
 1

 



 1

 

 

 

 

 

 

Introducción y presentación ......................................................... 2 

El proceso de integración o exclusión .......................................... 38 

Un reflejo de la inmigración en el cine español ............................. 45 

Conclusiones ............................................................................ 66 

Bibliografía y filmografía consultada ............................................ 68 

 

 

 

 



 2

 
 

Introducción y presentación 
 

 

 

Este ensayo parte de la necesidad de analizar cómo han reflejado los 

cineastas españoles a la población inmigrante en nuestro país. Desde 

hace varias décadas nuestro país se ha transformado. La fisiología 

humana de nuestras calles es más diversa y variada y, con ello, ha 

cambiado nuestra forma de comportarnos.  

 

La llegada de inmigrantes de otros países y la fuerte controversia que se 

ha puesto de manifiesto ante esta circunstancia, ha empujado a los 

artistas a utilizar esta nueva realidad para plasmarla en sus obras 

creativas. Si este fenómeno es o no recogido por los cineastas de forma 

estereotipada o si se ha profundizado acertadamente en el mismo es la 

cuestión principal de este trabajo de investigación.  

 

Lo que aquí expongo son los datos de una realidad de nuestro país y el 

valor que la sociedad española da a este hecho y cómo es reflejado en 

nuestro cine.  

 

Tras un análisis de nuestro tipo de inmigración y del comportamiento de 

nuestra sociedad ante esta tesitura, he realizado un estudio de las 

películas más relevantes que versan sobre la inmigración.  

 

Más tarde, pues me parecen las más representativas, he valorado la 

importancia y la forma de representación de estos inmigrantes en cuatro 

películas.  

 

La época elegida para mi trabajo, entre 1996 y 2004, tiene que ver con la 

época más convulsa de la inmigración. La llegada de miles de inmigrantes 



 3

en pateras y la difusión por parte medios de comunicación de esta 

situación hace que este hecho sea muy relevante para la sociedad 

española.  

 

El año 1996 se puede considerar como el punto de inflexión en tanto y 

cuanto las producciones cinematográficas que tratan sobre la inmigración 

que llega a nuestro país se multiplican. Este hecho objetivo hace que 

podamos empezar hablar de cine sobre la inmigración como un conjunto 

y no como producciones aisladas.  

 

Dos reformas de la ley de inmigración (que no se modificaba desde 1984) 

en ésta época dice mucho de cómo era la situación en nuestro país y 

cómo dentro de nuestra sociedad tampoco existía un acuerdo sobre cuál 

debía ser el rumbo ante este cambio histórico.  

 

El año de finalización del periodo estudiado es 2004. Esta fecha tiene 

mucho que ver con los atentados del 11 de marzo pues este brutal 

acontecimiento hace que se conmueva todo lo establecido hasta 

entonces. La sociedad española se remueve y con ellos se remueve 

también el hecho artístico de nuestro país.  

 

El cine no es ajeno a ello y también experimenta este cambio. Dice 

Alberto Elena que el 11 de marzo de 2004 parece haber servido de 

catalizador para dar una respuesta por parte de muchos cineastas 

planteándose lo cambiante de las identidades de la sociedad 

contemporánea. Yo no podría estar más de acuerdo. Un hecho así, tan 

brutal y desolador lo cambia todo1.  

 

En esos vagones iban muchos inmigrantes, dando así una visión todavía 

más trágica a lo ya trágico. Quienes han venido escapando de la pobreza, 

de las guerras de su país, de la inseguridad también han sufrido los odios 

a nuestro país. En este momento se suceden múltiples producciones 

sobre lo vivido donde sus protagonistas son los inmigrantes. Hace que la 

 
1 Elena, Alberto. “Latinoamericanos en el cine español: los nuevos flujos migratorios, 1975-2005”. En 
 Secuencias: Revista de historia del cine Nº 22. 2005. Pág. 131. 



 4

relación de nuestros cineastas con los inmigrantes cambie y por supuesto 

también cambia la concepción y el hecho artístico.  

 

La época de estudio coincide también con que el Partido Popular estar en 

el poder. El presidente de España, José María Aznar, y su equipo toman, 

con la contrarreforma de la ley de inmigración, una postura ideológica 

clara frente a la inmigración. 

 

Con esta situación histórica realizo un estudio sobre la realidad 

representada ante la inmigración en nuestro cine. Parte de esta realidad 

representada hace que los espectadores tomen conciencia de este hecho. 

Pero esta realidad representada no siempre puede coincidir con la 

verdadera.  

 

Con más de treinta producciones durante esta época da que pensar que 

esta nueva realidad se recoja de muy diversas maneras. La 

representación de los inmigrantes en estas producciones es un eslabón 

que incide en cómo la sociedad concibe este hecho. El cine hace que se 

remuevan conciencias y por lo tanto puede cambiar los estereotipos 

establecidos o los puede reafirmar. 

 

Cómo tratan nuestros cineastas a sus protagonistas inmigrantes, cómo 

les estereotipa o los aleja de esa visión es la pregunta principal de este 

estudio. A través de qué mecanismos representa a los inmigrantes y 

cómo lo llevan a cabo. El movimiento de la cámara, la banda sonora y las 

acciones de los personajes nos desvelarán cómo han sido representados.  



 5

 

 

 

 

 

 

Estado de la cuestión: cine español e inmigración en el 

periodo 1996 - 2004 
 

 

 

                     El periodo 1996-2004 correspondiente a dos etapas de 

gobierno del Partido Popular encabezadas por el Presidente José María 

Aznar, se caracterizó por una notable presencia mediática y social de la 

problemática de la inmigración, especialmente la irregular. 

 

En estos años de bonanza económica España se convierte en un país 

receptor de inmigrantes, circunstancia novedosa que tensionó una 

estructura sociocultural y económico-empresarial que no estaba 

preparada para este nuevo panorama. 

 

La llegada de nuevos inmigrantes, el cambio en la fisonomía humana de 

muchos barrios, el surgimiento de guetos, las imágenes de las pateras en 

las playas, las colas en las comisarías para conseguir la documentación, 

las detenciones y expulsiones de inmigrantes ilegales, etc. son contenidos 

habituales en los informativos, en las tertulias de trabajo y en las 

conversaciones cotidianas. 

 

El año 2000 es el de la entrada en vigor de La Ley de Extranjería es el 

nombre con el que se conoce la Ley Orgánica 4/2000, de 11 de enero, 

sobre Derechos y Libertades de los Extranjeros en España y su 



 6

Integración Social. Esta Ley supuso un cambio importante, al introducir 

políticas de integración, ampliar los derechos de los inmigrantes y 

establecer un principio general de igualdad con los españoles. No 

obstante, una cincuentena de ONGs agrupadas en la plataforma Papeles 

para todos y todas, continuaban reivindicando que ningún ser humano 

puede ser ilegal. Criticaron que, aunque existían mejoras tímidas, en 

conjunto se empeoraba la situación de los inmigrantes, especialmente de 

los indocumentados. La ley fue aprobada por todos los grupos 

parlamentarios salvo el Partido Popular, de centro-derecha, que 

gobernaba en minoría y retiró su apoyo durante el trámite legislativo. 

 

Dos meses después, tras las elecciones generales que dieron mayoría 

absoluta al Partido Popular, se realizó una reforma sustancial de la 

norma, apoyada por el PP, Coalición Canaria y Convergència i Unió, que 

volvió en muchos supuestos a las soluciones de la ley de 1985, por lo que 

se habla de "contrarreforma". En un informe del Consejo General del 

Poder Judicial sobre el anteproyecto de la norma, catorce de sus veinte 

miembros lo consideraron un "retroceso". 

 

Son pues, años de controversia política sobre cómo abordar la cuestión 

de la inmigración en la que participan los políticos pero también los 

movimientos sociales, los medios de comunicación y la ciudadanía en 

general. 

 

También en 2000, entre el 5 y el 7 de febrero, España vivió una de las 

mayores persecuciones de inmigrantes que se han dado en la Unión 

Europea. Fueron los denominados sucesos de El Ejido, población de 

Almería con una gran actividad agrícola basada en la explotación de la 

mano de obra inmigrante. Decenas de comercios y locales arrasados, 

viviendas quemadas y dos mezquitas saqueadas en tres días de 

disturbios; entre 1.500 y 3.000 personas desplazadas y apartadas de sus 

casas durante días; 500 denuncias de agresiones recogidas por Cruz Roja 

son el resumen de unos disturbios que sacudieron la conciencia de buena 

parte de la sociedad española. 

 



 7

Poniente (Chus Gutiérrez, 2002) tiene mucho que ver con los sucesos de 

El Ejido, pues narra el violento desenlace que protagonizan los habitantes 

de un pequeño pueblo agrícola que vive de los invernaderos donde la 

gran mayoría de la mano de obra es inmigrante. La violencia en su 

máxima expresión contra los inmigrantes es lo que refleja en este film. 

 

En este contexto social y político se ruedan una serie de películas que de 

forma directa o indirecta abordan los diferentes aspectos de la 

problemática de los inmigrantes y, también, los de la sociedad de 

acogida. 

 

Antes de 1996 no se había abordado el tema de la inmigración dentro del 

discurso del “otro” aunque desde principios del siglo XX se realizan 

películas que retrataban a inmigrantes buscando una oportunidad en 

España. “No será necesario invocar aquí la nutrida tradición de cantantes, 

toreros y futbolistas latinoamericanos que, en numerosas películas, desde 

al menos La Malcasada (Francisco Gómez Hidalgo, 1926), recalan en 

España tratando de hacer carrera profesional y en busca de mejor 

fortuna. Tanto el gran as del balón de Saeta rubia (Javier Setó 1956), e 

realidad un simple y convencional biografía de Alfredo Di Stefano, como 

la corista venezolana forzada a casarse para legalizar su situación en 

España en la olvidada –y, por lo demás olvidable- Zorrita Martínez 

(Vicente Escribá, 1975), constituyen, se mire como se mire, figuras del 

inmigrante que de algún modo habría que acomodar en cuadro amplio y 

riguroso de la cuestión”2  

 

Otros films más cercanos también han representado a los inmigrantes de 

una manera u otra, pero sin ser el eje central de la obra. Para encontrar 

películas centradas en el fenómeno de la inmigración tenemos que irnos a 

1990. En ese año, Montxo Armendáriz estrena Las cartas de Alou dejando 

patente una realidad que comenzaba en nuestro país. No obstante, 

podemos decir que el punto de inflexión para poder hablar de cine e 

inmigración lo situamos en 1996. Es en este año cuando se estrenan 

 
2 Alberto Elena. “Representación de la inmigración en cine español: la producción comercial y sus 
márgenes” Archivos de la Filmoteca, nº 49, febrero de 2005. 



 8

varios títulos centrados en esta temática. Desde entonces y hasta la 

actualidad, pero especialmente entre los años 1996 y 2004, existe un 

continuo goteo de films que tienen al inmigrante y/o al fenómeno de la 

inmigración como centro de su línea argumental.  

 

 

Percepción social de la inmigración en 1996 

 

En 1996 en el conjunto de la Unión Europea vivían unos 15 millones de 

inmigrantes, mientras que en España se estimaban entre 600.000 y 

800.000. Por consiguiente, los extranjeros que vivían en España suponían 

un 1,6% de la población total, mientras que en Francia representaban el 

8,2%, en Bélgica el 10%, en Alemania el 7,2% y la media de la Unión 

Europea estaría en poco más del 6%. 

 

Junto a ello, de los 14 millones de refugiados del mundo, únicamente el 

6% estaba en Europa, no llegando a 5.000 personas las que en España 

tenían estatuto de asilado reconocido. 

 

Existía en la sociedad española una vinculación entre la imagen de 

extranjero y la de inmigrante. En otros términos, el problema de la 

extranjería es, en realidad, el problema de la inmigración, fenómeno que 

es percibido y vivido por los españoles con inquietud, como alteración de 

la situación normal en la que se desenvuelve su convivencia apunta 

Barbadillo3. 

 

El discurso social en torno a la inmigración es un discurso que, en opinión 

de Barbadillo, expresa preocupación, que expone temores y que, sin 

destacar los posibles aspectos positivos que encierra la convivencia con la 

diferencia, subraya, por el contrario, la perturbación que en lo cotidiano 

vaya a producir la irrupción de la diversidad. Sin embargo, y de manera 

general, aunque las películas en este periodo sí reflejan esa preocupación 

también reflejan los aspectos más positivos de esta convivencia. 

 
3 Patricia Barbadillo Griñán, Extranjería, racismo y xenofobia en la España contemporánea. Centro de 
Investigaciones Sociológicas. Madrid. 1997. 



 9

 

La argumentación que sostiene este discurso de preocupación ante el 

fenómeno de la inmigración destaca fundamentalmente las dificultades 

del mercado de trabajo y la competencia por acceder al mismo con 

parados y jóvenes españoles. 

 

Probablemente no existe una única variable capaz de explicar el 

fenómeno de este discurso tan temeroso y preocupado. 

 

En aquellos años, España participaba de los temores y preocupaciones 

europeos con una especial intensidad. La estrecha relación que se 

mantenía con el resto de los países miembros de la Unión determinaba, 

según Barbadillo, una inmediata información sobre sus problemas e 

inquietudes y, en la medida que se comparte con ellos un proyecto en 

común, se hacían también nuestros esos problemas e inquietudes. 

 

Todo ello contribuía a generar en España un discurso sobre la inmigración 

similar al construido en otros países europeos que, sin embargo, viven 

una realidad muy diferente a la nuestra.  

 

El arte, y concretamente el cine, no escapan de esta realidad. Como se 

ha apuntado anteriormente en España emerge un cine tratando de 

reflejar y reflexionar sobre las cuestiones de la inmigración en general y 

sobre el inmigrante en particular. Este cine está hecho exclusivamente 

por directoras y directores españoles. Sin embargo, en el norte de 

Europa, y sobre todo en Francia, ya cuentan con cineastas hijos de 

inmigrantes. Estos cineastas dan una visión nueva de este fenómeno. El 

cine Beur (cine hecho por los hijos de los inmigrantes) tiene otros puntos 

de vista, seguramente más cercanos. En España, dado que el fenómeno 

de la inmigración es más reciente, no contamos todavía con este tipo de 

cineastas. Aunque en los últimos años, que queda fuera del ámbito de 

estudio de este trabajo, ya podamos conocer algunos nombres de 

directores “beur”. 

 



 10

A  este respecto Alberto Elena dice: “La tardía manifestación del 

fenómeno (finales de los ochenta), cuando en Francia, Alemania o Gran 

Bretaña existe ya una larga tradición al respecto y ha irrumpido con 

fuerza una segunda generación de inmigración, que son con frecuencia 

los que pasan a tematizar en sus films los problemas que el cine español 

apenas si está comenzando a descubrir, unida al propio devenir de la 

práctica cinematográfica en estos años hace que, por ejemplo nuestro 

cine carezca de una tradición propiamente alternativa y militante en este 

terreno”4  

 

Si consideramos la evolución del fenómeno, en 1955 existían en España 

66.000 extranjeros residentes, en 1980 eran 230.000, en 1990 unos 

400.000 y en 1992 llegaron a los 600.000. 

 

Las nacionalidades de esos extranjeros experimentaron algunos cambios 

significativos, de modo que tienden a descender los inmigrantes europeos 

mientras ascienden los inmigrantes africanos y árabes, justamente los 

que provocan, tras los gitanos, los mayores índices de rechazo entre la 

población española. 

 

Frente a estos datos, que en principio apoyarían la hipótesis de un 

cambio significativo en el que España pasaría de ser país de fuerte 

emigración a convertirse en objetivo de la inmigración, hemos de 

considerar que en 1996 residían fuera de nuestras fronteras más de un 

millón y medio de españoles. Estas residencias son, en su mayoría, los 

emigrantes que salieron de nuestras fronteras en los 60 y 70 y que no 

han regresado. 

 

Ésta sería la realidad concreta de los datos en aquel momento histórico 

que no se correspondían con la percepción social del fenómeno, 

expresada de forma mucho más dramática y articulada, básicamente, en 

torno a una idea de perturbación, de desorden, de peligro de la 

cotidianeidad. 

 
4 Alberto Elena. “Representación de la inmigración en cine español: la producción comercial y sus 
márgenes” Archivos de la Filmoteca, nº 49, febrero de 2005. Página 111.  



 11

 

El cine también ha reflejado una realidad de los españoles, la de ser 

emigrantes. Pedro Lazaga presenta en 1971 Vente a Alemania, Pepe 

reflejando las penurias que sufrían “nuestros” emigrantes. Nuestra 

realidad de entonces se puede comparar con “su” realidad en nuestro 

país. Más reciente, pero también abordando la problemática de nuestra 

emigración, es la película de Carlos Iglesias Un franco 14 pesetas (2006). 

Este film ambientado en los años 60 refleja como una familia de 

españoles se asienta en Suiza. Primero el padre y más tarde la mujer con 

el hijo de ambos. La adaptación de esta familia al nuevo lugar puede 

extrapolarse a las historias de inmigración contadas en nuestro cine.  

 

Ahora bien, hay una diferencia sustancial, pues estas películas que 

hablan de los problemas de nuestra emigración son realizadas desde la 

mirada que quien emigra, mientras que las películas de las que vamos 

hablar en este trabajo parte del punto de vista del país que acoge, dado 

que los realizadores son cineastas españoles.  

 

Durante estos años políticamente se apostaba por la posibilidad de 

creación de un amplio espacio regional euromediterráneo, que 

favoreciese el desarrollo necesario de todo el conjunto de países 

mediterráneos que, en aquel momento, son los que con más intensidad 

nutrían la tendencia ascendente de la inmigración hacia Europa. 

Ciertamente, hoy día, no podemos más que constatar que los deseos 

expuestos por los países europeos en la Cumbre Europea de 1995 en 

Barcelona, siguen siendo eso, deseos, no hechos. 

 

Si bien a nivel político se asumía la tesis del desarrollo como la única 

capaz de frenar los procesos migratorios hacia Europa, no parece que el 

discurso social de aquel momento coincida con ello. 

 

En efecto, en la percepción social del fenómeno no se incluía el necesario 

esfuerzo que supone para los países desarrollados favorecer un cambio 

que mejore las condiciones de vida de las personas que optan por la 

emigración como único medio posible para alcanzar una vida digna. 



 12

 

Por otra parte, no se incluía tampoco en el discurso social sobre la 

inmigración la posibilidad de enriquecimiento propio que implica la 

convivencia con otras culturas, etnias, nacionalidades, etc. Era pues, un 

discurso fundamentalmente negativo, problemático y también 

excesivamente reduccionista, que no incorpora las diversas dimensiones 

del fenómeno porque si bien es cierto que convivir con la diferencia 

puede reclamar de las personas un ejercicio de tolerancia, de aceptación 

de otras formas de vida, no es menos cierto que en ese proceso la 

persona ve enriquecido su conocimiento del mundo, incorporando a su 

experiencia personal realidades nuevas y diferentes a las que 

previamente no tenía acceso5. 

 

Para la inmensa mayoría de los españoles, las personas tienen derecho a 

vivir y trabajar en el lugar que libremente elijan. Existía y presuponemos 

que aún existe, una mayoritaria defensa de la libertad individual 

entendida como valor fundamental para la organización de la vida 

colectiva. 

 

Sin embargo, cuando pasamos de la idea general de la defensa de la 

libertad individual a los aspectos materiales del ejercicio de la misma, 

observamos cómo se van perfilando numerosas restricciones. 

 

Así, se apoyaban restricciones respecto al ejercicio de derechos políticos 

o sociales de los inmigrantes, se expresaban quejas respecto al amplio 

número que vive y trabaja en nuestro país, se destacaba la permisividad 

de las leyes españolas y, en último término, se defendía el 

establecimiento de cupos o límites de cualquier naturaleza que contengan 

las corrientes migratorias hacia nuestro país. 

 

Aparecía pues, una importante quiebra entre aquello que se estima como 

justo y necesario, y la realización concreta de esa justicia cuando 

requiere nuestra participación y concurso. Los españoles estaban 

 
5 T. Calvo Buezas: Crece el racismo, también en la solidaridad. .Tecnos. Madrid. 1995 



 13

dispuestos argumenta Barbadillo a asumir que las cosas deberían ser de 

una manera, pero no parecían dispuestos a implicarse personalmente en 

la consecución de ese deber ser6.  

 

En la práctica de la convivencia interpersonal se producen modificaciones 

que potencian o impulsan con mayor fuerza unos valores sobre otros, 

aunque sea generalmente aceptada la necesidad de la presencia de todos 

ellos en la construcción de una convivencia que se estima como deseable. 

 

De este modo, España experimenta “en la década de los ochenta una 

serie de cambios fundamentales que determinan un proceso de tránsito 

hacia formas nuevas de organización de la vida colectiva. 

 

Así, la modernización de nuestra sociedad favoreció un deslizamiento 

cultural hacia una mayor individualización, en donde valores, creencias, 

actitudes y comportamientos se definen de manera más personal y, en 

consecuencia, pasan a depender cada vez menos de los diversos órdenes 

institucionales y de la tradición; ello conduce a la mayor secularización de 

la sociedad, en donde las iglesias y los mensajes y dogmas espirituales 

pierden autoridad y capacidad para ofrecer a las personas una explicación 

que dote de sentido a la realidad vivida”7. 

 

Por tanto, opina Barbadillo la sociedad española ha reforzado su 

“tolerancia normativa”, es decir, la tolerancia hacia las ideas y opiniones 

de los demás, pero ha restringido la tolerancia hacia las personas y sus 

ambientes. Ello se traduce en un incremento de actitudes 

segregacionistas y discriminatorias hacia las personas o, en otros 

términos, se produce una disminución del valor igualdad, primándose el 

valor libertad. 

 

Esto se refleja muy claramente en Flores de otro mundo (Icíar Bollaín, 

1999) donde se realiza una “caravana de mujeres”. En principio y desde 

 
6 Patricia Barbadillo Griñán, Extranjería, racismo y xenofobia en la España contemporánea. Centro de 
Investigaciones Sociológicas. Madrid. 1997. 
7 Patricia Barbadillo Griñán, OP. CIT. 1997. Págs. 183-184. 



 14

la colectividad no hay ningún problema pero cuando se profundiza en las 

relaciones se manifiesta el conflicto. 

 

Esta tendencia de cambio se traducía en 1996 y en opinión de Martínez 

en el discurso sobre la inmigración en una aceptación sobre la idea 

general de libertad para decidir el país en el que se desea vivir y trabajar 

para, posteriormente, incluir una serie de restricciones que expresan la 

no vinculación personal con el inmigrante, la falta de compromiso o de 

implicación en la forma en que se desarrolla su vida, su trabajo y su 

proyecto vital. Pero ni nos solidarizamos con las circunstancias concretas 

en las que esto sucede, ni nos sentimos responsables de las dificultades 

que la persona experimenta, razonando que son consecuencia de una 

decisión libremente adoptada8.  

 

 

La inmigración en 2005 

 

Finalizado el periodo objeto de estudio que corresponde con el gobierno 

del Partido Popular, observamos que en este lapso de tiempo la 

inmigración estuvo siempre en el debate político y ciudadano.  

 

Este latente debate es reflejado en las numerosas producciones que se 

desarrollan durante este periodo. Más de una treintena de proyectos 

visuales se realizan en nuestro país con esta temática9 

 

El 1 de enero de 2005 se hallaban empadronados en España 3.700.000 

extranjeros que suponían un 8,4% de la población total. Recordamos que 

en 1996 no alcanzaban el 2%. Izquierdo y Fernández aportan numerosos 

datos de ese periodo10.  

 

 
8 Eugenia Ramírez: Inmigrantes en España: vidas y experiencias. Centro de Investigaciones Sociológicas. 
Madrid. 1996.. 
9 Con diferente presencia de los inmigrantes en los argumentos de estas películas. Incluidas películas de 
ficción, cortometrajes y documentales (sin duda hay más pero de escasa repercusión). 
10 Antonio Izquierdo y Belén Fernández. “Panorama de la inmigración en España” en  De la España que 
emigra a la España que acoge. Fundación Largo Caballero. Madrid. 2006. 



 15

Escriben Izquierdo y Fernández que “el nivel de los flujos de entrada 

desde 1999 había adquirido una gran intensidad, rondando el medio 

millón anual. En concreto, durante 2004 alrededor de 650.000 

extranjeros se dieron de alta en los municipios españoles. Y no reviste 

una envergadura menor el ritmo de instalación duradera de la población 

extranjera en ese periodo. Así, más de 457.000 menores extranjeros 

estaban escolarizados a finales de 2004 y durante el mismo año 

alumbraron 62.000 hijos de madre extranjera que supusieron el 14% del 

total de nacidos. Aún supondrían un 2% más si se contabilizarán los 

nacidos de padre extranjero. Además, el peso de los matrimonios en los 

que uno de los cónyuges no es español es similar al de los nacimientos, 

es decir que suman catorce de cien nupcias. En fin, la población 

extranjera ha sido la causante del 80% del crecimiento total de la 

población en España durante el periodo 2000-2004. Todos estos datos 

apuntan hacia una misma conclusión: en 2005, España se había 

convertido en uno de los grandes países de inmigración y de instalación  

de los países desarrollados según la Organización para la Cooperación y 

el Desarrollo Económico (OCDE)”11. 

 

Según las estadísticas12 del momento, entre 1999 y 2000 se produjo un 

salto brusco: de cien mil a más de trescientos mil inscripciones anuales 

de extranjeros registradas en los municipios españoles. A partir de 2000 

el volumen de nacidos fuera que cada año se da de alta como residente 

sigue creciendo y supera los 450 mil durante el trienio 2001 a 2003, 

rondando los 650 mil durante el año 2004. En total dos millones 

quinientos mil nuevos residentes de nacionalidad no española se han 

inscrito en los padrones municipales a lo largo del quinquenio 2000 a 

200413. 

 

Una explicación de ese salto brusco entre 1999 y 2000 requiere tener en 

cuenta, “por un lado, el auge de la economía española y, por otro, la 

contención y rigidez de los contingentes de mano de obra que dieron 

 
11 Antonio Izquierdo y Belén Fernández. OP. CIT. Pág. 444.  
12 Padrón municipal continúo de habitantes. 
13 Antonio Izquierdo y Belén Fernández. OP. CIT. Pág. 445.  



 16

como resultado el incremento de la inmigración irregular. Pero además, 

el anuncio de la regularización del año 2000 junto a la proclama electoral 

del gobierno del Partido Popular de modificar en un sentido restrictivo la 

Ley 4/2000 pudo contribuir al aumento de las llegadas durante ese año y 

su continuación en los siguientes. Un ejemplo señero de esta ineficacia 

en el control lo constituye la corriente más cuantiosa entre el 2000 y el 

2003 que fue la ecuatoriana con 350.000 ingresos en cuatro años. Este 

flujo quedó a salvo de la obligatoriedad del visado hasta agosto de 

2003”14. 

 

La distribución de estos abundantes flujos anuales según el continente de 

procedencia deja conclusiones interesantes. La primera de ellas es el 

continuo aumento de la inmigración europea (800.000 altas de residencia 

en cinco años) y en concreto la procedente de los países de la Europa del 

Este cuyo flujo superó durante el trienio 2002-2004 al que procedía de 

los países de la Unión Europea. Un ejemplo de ello lo constituye la 

corriente rumana (200.000 empadronados entre 2002 y 2004) llegando a 

ocupar el primer lugar en los flujos de entrada durante el 2004 con 

90.000 altas de residencia en los municipios españoles. 

 

Pero sin duda ha sido la inmigración latinoamericana la que ha 

encabezado el auge de los flujos entre 2000 y 2004 con casi un millón de 

empadronados a lo largo del periodo. En concreto, las procedentes de 

Ecuador y en menor medida de Colombia. Las altas en el Padrón 

municipal de los ecuatorianos suman 350.000 a lo largo del quinquenio lo 

que da un promedio de 70.000 inscripciones al año. Aunque de menor 

enjundia, el flujo colombiano totalizaba las 180.000 altas y una media de 

35.000 empadronamientos anuales durante el mismo lustro. 

 

“Las agudas crisis económicas y sociales en los países de origen unido a 

la preferencia de los empleadores españoles para su contratación en los 

servicios de restauración y del hogar explican este auge en las llegadas. 

A estos factores cabe añadir ciertas facilidades en la política de visados y 

 
14 Antonio Izquierdo y Belén Fernández. OP. CIT. Pág. 445.   
 



 17

en los requisitos para la naturalización, junto a la firma de acuerdos o 

convenios bilaterales que alentaron las expectativas de emigración desde 

aquellos países”15 apuntan Izquierdo y Fernández.  

 

Por el contrario, el colectivo africano tuvo una menor envergadura y se 

mantuvo en torno a las 55.000 entradas anuales entre el 2000 y el 2003, 

aunque en 2004 registró un aumento considerable alcanzando los 90.000 

nuevos empadronados. La evolución del flujo marroquí es el que explica 

en su mayor parte la estabilidad del conjunto de la corriente africana, 

puesto que las entradas de marroquíes supusieron entre el 70% y el 65% 

del total del colectivo africano. Sin embargo, la tendencia en los últimos 

años es la pérdida de peso de la corriente marroquí en el total africano. 

 

En conclusión, todas las comunidades han crecido en magnitudes 

absolutas pero las de unos orígenes continentales aumentaron más que 

las de otras procedencias. Así, en 1996 los inmigrantes europeos 

representaban el 50% del total, los africanos el 23% y los 

latinoamericanos el 21%.  

 

En cambio según los datos aportados por Izquierdo y Fernández para 

2005 los europeos suponían el 36% y se veían superados por los 

latinoamericanos (40%) que son los que más han incrementado su peso 

en el global de la población extranjera. Los inmigrantes africanos 

redujeron un 4% su presencia en el total (19%) y los asiáticos perdían un 

punto (5%).  

 

Nuestro cine sin embargo no refleja estos datos. Aunque hay un número 

considerable de películas dedicadas a la inmigración latinoamericana en 

este periodo es mayor el número dedicado a la inmigración africana.  

 

Los inmigrantes del Este de Europa no tienen apenas repercusión en 

nuestro cine, sólo en papeles secundarios de películas que no versan 

sobre inmigración. Tampoco los inmigrantes chinos son personajes 

 
15 Antonio Izquierdo y Belén Fernández. OP. CIT. Págs. 445-446. 
 



 18

destacados en nuestra filmografía durante el periodo del estudio, aunque 

cabe destacar la película de Miguel Santesmases, La fuente amarilla 

(1999) donde se “representa” parte de la sociedad china que vive en 

nuestro país.  

 

La mayoría de los críticos entienden que la inclusión de los temas de 

inmigración en el cine es una tarea social. El cine siempre ha estado 

ligado con la crítica y la exposición de la sociedad, reflejando realidades 

desde diferentes puntos de vista.  

 

El cine contribuye a construir imágenes de nuestra realidad. En este 

sentido, el cine ha contribuido en parte, sin duda alguna, al conocimiento 

colectivo de los inmigrantes. El reflejo de los diferentes personajes queda 

ligado en nuestra memoria una vez vista la cinta alimentado así la 

imagen que ya teníamos concebida del inmigrante o contrarrestándola.  

 

La sociedad española, que en principio se declara como no racista, no 

tiene miedo al inmigrante por su condición de extranjero sino por su 

condición de exclusión económica y de clase. Es por ello que tanto la 

sociedad española como el cine no trata por igual a los inmigrantes que a 

los extranjeros como los jeques árabes asentados en nuestras costas o a 

los futbolistas de la liga española.  

 

El cine realizado en estos años refleja el choque cultural entre los 

inmigrantes y la sociedad de acogida al convivir en un mismo espacio.  

 

Como se apuntaba anteriormente, el fenómeno de la inmigración en 

Europa Occidental es muy anterior al nuestro. Los inmigrantes asentados 

allí han construido una vida como inmigrantes, pero sus hijos, aunque 

sufren igualmente los problemas de sociedad de inmigrantes, ya son de 

allí pues no conocen otro país. De esta segunda generación de 

“inmigrantes” que no lo son surgen realizadores que crean films con esta 

temática desde otros punto de vista.16  

 
16 Monterde, José Enrique: El sueño de Europa. Cine y migraciones desde el Sur. Festival Cines del Sur / 
Filmoteca de Andalucía. Granada. 2008. Páginas 34, 201. 



 19

 

En España todavía estamos en esa primera fase de inmigración lejos del 

llamado cine Beur. Sólo podemos hablar del director Santiago A. Zannou 

hijo de padre beninés y madre aragonesa, que presenta su primer largo 

en 2008.  

 

Como bien apunta Chema Castiello en Parias de la tierra17, no podemos 

hablar de un movimiento que una a los directores y directoras alrededor 

del fenómeno inmigratorio. Ahora bien, podemos decir que nuestros 

realizadores muestran la realidad de este fenómeno por la circunstancia 

real de la problemática en España sobre la inmigración. Una 

preocupación, con notable notoriedad, de lo que le interesa y debate la 

gente en su vida cotidiana.  

 

La realidad siempre ha sido fuente de inspiración para los directores y 

directoras a lo largo de la historia del cine. Es palpable y notorio que el 

cine español no se escapa de esa inspiración. Durante 1996 y 2004 se 

realizan muchas películas sobre temas sociales en general. Nuevos 

directores dirigen durante esta época películas con un claro compromiso 

social reflejando realidades cotidianas de nuestra España. Fernando León 

de Aranoa dirige en este periodo Barrio (1999) y Los lunes al Sol (2003) 

donde nos presenta dos historias con calado social, el paro y los 

pensamientos de unos jóvenes de un barrio del extrarradio madrileño.  

 

Ángel Quintana argumenta que a finales de los noventa surgen en el cine 

español una serie de realizaciones que él denomina de realismo tímido 

donde están incluidas las películas que se realizan sobre inmigrantes 

entre otras. El pone como ejemplo Flores de otro mundo de Icíar Bollaín 

(1999), El bola de Achero Mañas (2000) o Barrio de Fernando León 

(1998). Podemos incluir aquí también Bwana de Imanol Uribe (1996), 

Taxi de Carlos Saura (1996) y Cosas que dejé en la Habana de Manuel 

Gutiérrez Aragón (1997). Escribe Quintana “un modelo de cine que 

pretendía acercarse a la realidad transformando el universo temático de 

 
17 Castiello, Chema: Los parias de la tierra: inmigrantes en el cine español. Talasa Ediciones. Madrid. 
2005. Págs. 17-22. 



 20

sus historias, ajustándolas a los problemas de los nuevos tiempos y 

separando la idea del compromiso frente al mundo de ciertos modelos 

alimentados en los años de transición”18.  

 

Se trata pues como afirman Carlos Heredero y Antonio Santamarina de 

“un cine que no nace como interrogación de la realidad pero que remite 

obsesivamente y mayoritariamente al presente”19. Un cine como señala 

Ángel Quintanilla que se caracteriza por ser en laboratorio de 

sentimientos, que él llama cine de realismo tímido.20  

 

La relación entre la imaginación y la realidad han sido los puntos clave 

para el debate sobre cine. Mientras que el cine clásico ha partido desde la 

imaginación para crear mundos que imitan a la realidad, la teoría realista 

reside en el cine como elemento de reproducción de la realidad. Mientras 

que el cine clásico crea un mundo propio con una determinada ilusión 

mediante la imitación, el realismo moderno decide ir directo a la 

naturaleza para observarla y provocarla21. 

 

Al igual que hay un punto de inflexión en 1996 en el cine que trata de 

inmigración, desde la realidad o realismo tímido como apuntaba antes. 

También es cierto que en estos momentos existe un grupo de cineastas 

que “huyen del realismo como el diablo”22 como Alex de la Iglesia, 

Medem o Bajo Ulloa.  

 

Dentro de este cine social podemos incluir el cine de inmigración objeto 

de este trabajo.  

 

La llegada de inmigrantes a España hace que se introduzca una nueva 

temática para la creación artística. No sólo esta situación nueva se ve 

 
18 Ángel Quintana. “Modelos en un tiempo de emergencias de lo político”. Revista Archivos de 
Filmoteca. nº 49, febrero de 2005. Páginas 10-31. 
19Carlos f. Heredero y Antonio Santamarina: Semillas de futuro 1990-2001. Sociedad Estatal España 
Nuevo Milenio. Madrid. 2002 Página 84. 
20 Ángel Quintana. OP. CIT. 
21 Ángel Quintana. OP.CIT. 
22 José Luis Castro de Paz: “Material para el ojo o el retorno a lo real. Notas sobre el cine español, 1990-
2006. Publicación en Internet. http://ocec.eu/pdf/2005/castro_de_paz_jose_luis.pdf. 



 21

reflejada en cine. El arte en general ve este fenómeno como fuente de 

inspiración. La literatura, la música, la pintura son expresiones artísticas 

que introducen en sus contenidos durante estos años el fenómeno de la 

inmigración. 

 

La mayor parte de los autores analizados señala que estas cintas, en su 

conjunto, representan estereotipos tanto de los inmigrantes como de la 

sociedad de acogida. Ahora bien, estas representaciones tienen, en su 

mayoría, una dimensión final que es la dimensión social. Con estas cintas 

se acerca al público una realidad que se está viviendo.  

 

Así pues nuestra entrada en la Unión Europea y más tarde nuestra 

entrada en la moneda única, hace que pasemos de ser un país 

exportador de personas a un país importador. Aunque viendo la realidad 

actual volvamos, de otra forma y con otras consecuencias, a ser un país 

de emigración.  

 

Las películas que se han realizado en España entre los años 1996 y 2004 

ponen de manifiesto que los inmigrantes se lanzan a esta “aventura” en 

busca de prosperidad, de dinero y de trabajo. Aunque en alguna cinta, 

como es el caso del documental Si nos dejan (2002) de Ana Torres nos 

traslada también a la inmigración en busca de nuestra calidad sanitaria 

por parte de un inmigrante estadounidense. Si bien esto es una anécdota 

entre todas las obras, dado que el denominador común es la inmigración 

de personas que provienen de lugares en peores condiciones económicas 

que nuestro país.  

 

En España el incremento de inmigrantes y su visibilidad se ha 

concentrado relativamente en pocos años, hecho que hace que el 

“conflicto” sea mayor.  

 

En la mayoría de las películas se busca el acercamiento de los grupos de 

nativos con el grupo de inmigrantes para poder reflejar cómo son las 

relaciones entre unos y otros y los conflictos que surgen.  

 



 22

Está presente la idea de que la representación del individuo no hace 

patria sino que la hace la representación del conjunto. Por eso en las 

películas del cine español durante este periodo se representa a los 

inmigrantes, aunque haya un protagonista, como un conjunto y no como 

individuos. Dado que si fuera sólo un individuo no estaríamos hablando 

seguramente de conflicto y por lo tanto no tendría el interés que tiene. 

He aquí la importancia de la identidad de una comunidad para explicar el 

mundo y sus relaciones y por tanto sus conflictos.  

 

La globalización hace que el movimiento de mercancías, de capital, de 

información sea rápido y relativamente sencillo. Sin embargo, las 

personas no pueden moverse ni con esa rapidez, ni mucho menos con 

esa libertad. Se le está poniendo puertas al campo, en este caso  

fronteras a los países, dificultando los movimientos migratorios. El muro 

que rodea Melilla es un símbolo de ese cierre de fronteras, intentado así 

disuadir, aunque simplemente se dificulte, a los inmigrantes la entrada 

en Europa. Ahora bien y a la luz de los datos, estas actuaciones no frenan 

la inmigración. La dificultad de movimiento se pone de manifiesto en 

varias de películas de esta época. La salida de su país natal hasta la 

llegada a España es el argumento de algunas de las películas que tratan 

este tema. No obstante este periplo es más bien reflejado en proyectos 

realizados después del periodo de estudio de este trabajo. E incluso antes 

como es el caso de Las cartas de Alou, cinta ya citada anteriormente.  



 23

 

 

 

 

 

La sociedad de origen y las motivaciones de la 

emigración 
 

 

 

          Las migraciones se han producido en diversos periodos a lo 

largo de la historia de la humanidad como por ejemplo la llegada de los 

pueblos indígenas procedentes de Asia al llamado Nuevo Mundo o las 

realizadas por millones de personas a dicho continente a partir del siglo 

XV o los millones de emigrantes llegados entre el XIX y el XX al hoy 

próspero Estados Unidos. 

 

Los principales escenarios hacia donde se dirigen grandes flujos 

migratorios al inicio del siglo XXI son Estados Unidos y Europa. “Puede 

afirmarse que tales migraciones se vienen produciendo desde regiones 

abatidas económicamente hacia países considerados florecientes y 

prósperos, en tanto, dichos países ricos insiste sistemáticamente de 

cerrar sus fronteras. En el caso de los países europeos receptores 

parecen olvidar que, como potencias colonialistas, explotaron hasta 

donde pudieron a los países de donde proceden los emigrantes”23. 

 

En este nuevo milenio Europa viene recibiendo importantes flujos 

migratorios provenientes del norte de África, de los países subsaharianos, 

de la antigua Europa del Este, así como de la propia América Latina. Del 

continente americano los mayores movimientos provienen de países 

como Ecuador, Bolivia, Perú y Colombia entre otros, aunque en dicho 

 
23 Juan E. Cruz. “La inmigración latinoamericana en España” en De la España que emigra a la España 
que acoge. Fundación Largo Caballero. Madrid. 2006. Pág. 491.  



 24

subcontinente también se producen hacia Estados Unidos, en especial de 

México, el Caribe y varios países de Centroamérica y Suramérica. 

 

Las políticas restrictivas en materia de inmigración por parte de Estados 

Unidos han conllevado un incremento del flujo de latinoamericanos hacia 

Europa, más permisiva hasta fechas recientes en el tema de la migración. 

 

En lo concerniente a España y a los inmigrantes latinoamericanos, en el 

periodo 1996-2004 era un fenómeno reciente en la sociedad y en la 

economía del país. No debemos olvidar, opina Cruz, que Latinoamérica 

en sus primeras cinco décadas del siglo XX fue un territorio receptor de 

gran número de europeos, al igual que Estados Unidos, enriqueciendo su 

diversidad étnica y causando su mayor mestizaje. Una de sus últimas 

etapas se produjo a finales de la Segunda Guerra Mundial y hasta 

mediados de los años sesenta, en que América Latina pierde los 

atractivos socioeconómicos que motivaron a los europeos a emigrar y 

también porque parte de Europa se convertiría en receptora de sus 

propios flujos tras la reconstrucción producida finalizado el conflicto 

bélico. 

 

La crisis económica de los años sesenta, los golpes militares en 

Suramérica, el conflicto de Centroamérica en los ochenta, la deuda 

externa y sus repercusiones sociales y económicas, así como los escasos 

logros de los programa neoliberales de los años noventa, son 

enumerados por Cruz entre otros muchos factores como los que 

obligaron y motivaron a los latinoamericanos a emigrar en las últimas 

cuatro décadas del siglo XX y principios del XXI hacia Estados Unidos y 

más tarde hacia Europa y en especial a España.  

 

Existe una multiplicidad de factores internos que llevaba y sigue llevando 

a estos inmigrantes latinoamericanos hacia España. Dichos factores 

pueden ser de diversa índole como: la presión demográfica, guerras 

locales de carácter étnico o religioso, el bajo nivel de desarrollo 

económico, violación de derechos humanos, bajo desarrollo democrático, 



 25

crisis medioambientales, etc. Todos son válidos para explicar las 

migraciones hacia Europa y Estados Unidos.  

 

Además, existen las motivaciones para decidirse a emigrar, clasificados 

como factores externos. Entre ellos, identifica Cruz la mejora de las 

condiciones de vida, de salud, educativas y medioambientales que 

encontrarán en el país receptor; las oportunidades de trabajo ante el 

envejecimiento de la población en los países de destino; la semejanza 

cultural e idiomática con España; existencia de redes de acogida y el 

propio impacto de las nuevas tecnologías que acerca a los inmigrantes 

con sus familiares con sus países tanto para la comunicación como para 

el envío de remesas económicas, con lo cual el desarraigo se mitiga ante 

esa proximidad comunicativa, muy diferente a otras épocas24.  

 

La realidad dejada atrás, sostiene Cruz, contrasta sobremanera con la 

encontrada en las sociedades de acogida y pese a las dificultades de 

inserción laboral e integración social merece la pena afrontar el duro paso 

de la emigración. 

 

Este duro paso que se da al emigrar se demuestra en todos los films. Las 

hermanas de Cosas que dejé en La Habana en algún momento piensan el 

volver a su país, pero una vez superada la sensación de nostalgia 

recuerdan la realidad de la que escaparon. En Poniente en varias 

conversaciones entre los inmigrantes se capta el mismo pensamiento, 

pero la necesidad económica hace que desestimen esta posibilidad. En 

Flores de otro mundo, por el contrario, no se plantean volver a su origen, 

en tal caso continuar el viaje emprendido.  

 

Por su parte, el Magreb ha sido también tierra de acogida de las 

migraciones españolas, aunque se conozca menos como destino de 

nuestras diásporas contemporáneas. Desde las expulsiones de judíos y 

moriscos de la Península hasta las emigraciones económicas hacia la 

Argelia Francesa o hacia el Marruecos colonizado desde mediados del 

 
24 Juan E. Cruz. OP. CIT. Pág. 493. 



 26

siglo XIX y durante todo el XX. No dejamos de reseñar el exilio 

republicano hacia estos dos países y que todavía es escasamente 

conocido25. 

 

La presencia de españoles en el norte de África en el siglo XX fue 

inicialmente superior a la de los franceses, para terminar siendo, al final 

de la dramática contienda civil y criminal de 1954-1962, casi un tercio de 

aquel éxodo despatriado y repatriado de los pied noirs que se instalaron 

en el Levante español y en el Midi francés. Orán contaba a principios del 

siglo XX con más españoles que franceses (se contabilizaban entonces 

más de 100.000 y llegarían a ser unos 300.000 los oriundos de las 

provincias del sur y del levante español), tenía plaza de toros, 

publicaciones editadas en español, etc.26 

 

López expone que “también Marruecos fue destino de las migraciones 

españolas tras la guerra de Tetuán de 1860. Pero fue sobre todo la 

colonización española a partir de 1912 la que atrajo a decenas de miles 

de emigrantes. En los años treinta se censaban unos 45.000 españoles 

en la zona norte del país y otros 23.000 en la zona francesa del 

Protectorado. Sólo en Tánger, aprovechando la ocupación franquista 

durante la Segunda Guerra Mundial, la población española llegó a superar 

las 15.000 personas, una sexta parte de la ciudad”27.  

 

La Guerra Civil convirtió a Marruecos en tierra de exilio, sobre todo el 

Marruecos francés en el que los republicanos españoles no fueron 

perseguidos aunque vivieran, en muchas ocasiones, en condiciones de 

precariedad. En una ciudad como Casablanca llegaron a vivir 40.000 

españoles, una buena parte exiliados28.  

 

 
25 Bernabé López y otros: Inmigración magrebí en España. El retorno de los moriscos. Editorial Maphre. 
Madrid 1993. 
26 J.D. Sempere: Los pied noirs en Alicante: las migraciones inducidas por la colonización. Editorial 
Maphre. Madrid. 1998. 
27 Bernabé López. “La inmigración de magrebíes y africanos. Asumir la vecindad” en De la España que 
emigra a la España que acoge. Fundación Largo Caballero. Madrid. 2006. Págs. 480-482. 
28 V. Morales Lezcano: Presencia cultural española en el Magreb. Editorial Maphre. Madrid. 1993. Págs. 
145-168. 



 27

El total de españoles en las diferentes zonas de Marruecos en los años 

cincuenta, antes de la independencia (dejando a un lado los militares) se 

podría cifrar en más de 150.000. 

 

Sin embargo, la independencia supuso el desenganche de esa emigración 

en rachas sucesivas: primero en los años inmediatamente sucesivos a la 

descolonización y después en el momento de las medidas de 

marroquinización de la tierra y los negocios en los años que precedieron 

a la Marcha Verde y más tarde como consecuencia del clima de tensión 

que creó esta. Los últimos retornos casi coinciden con las primeras 

migraciones de marroquíes a España a consecuencia del cierre de 

fronteras en los países de la Europa central a raíz de la crisis petrolera en 

1973-197429. 

 

El fin del imperio colonial español en el Norte de África entre 1956 y 1969 

con las sucesivas concesiones territoriales a Marruecos y en 1975-1976 

con la Salida del Sahara y de Guinea en 1968. Como consecuencia se da 

el retorno de los españoles emigrados a las colonias. Pero, al contrario de 

lo ocurrido en otros países colonizadores como Francia e Inglaterra, no va 

a crear de inmediato una corriente de migratoria en sentido contrario. La 

emigración de los antiguos colonizados se retrasará en España y tendrá 

más que ver con la vecindad que con los viejos lazos tejidos en los años 

de dominio colonial. 

 

Los inicios de la inmigración norteafricana están ligados a la crisis 

europea de mediados de los 70. Cataluña va a ser la región en que 

empiecen a ser visibles por primera vez un buen número de inmigrantes 

norteafricanos a partir de los años sesenta. “El cierre de las fronteras 

europeas desde 1973 y la necesidad de mano de obra en Barcelona y su 

región debido al cese de las migraciones internas españolas va a fijar en 

Cataluña a estos inmigrantes y a otros que llegan con la esperanza de 

cruzar la frontera”30.  

 

 
29 Bernabé López. OP. CIT. Pág. 482. 
30 Bernabé López. OP.CIT. Pág. 482 



 28

El año 1991 se establece el visado para los ciudadanos del Magreb y se 

regulariza a 110.000 extranjeros, 44,6% marroquíes y 8% de otros 

países del África Subsahariana. Pero el “cierre de puertas que conlleva la 

medida de los visados va a iniciar un tráfico humano para entrar 

ilegalmente en España. Se iniciarán las llegadas de pateras, que se 

convertirán en noticias casi cotidianas en los años sucesivos. Llegan 

desde países diferentes según los momentos, según la actividad de las 

mafias que exigen a los emigrantes unos precios exorbitantes. Al 

principio se dirigían a las costas de Cádiz, Málaga, Granada y Almería 

para llegar también y años después a Canarias. También los africanos, 

que atravesaban el continente para llegar a Europa, empezaron a llegar a 

Ceuta y Melilla”31. 

 

La película Querida Bamako (Omar Oke, 2007) nos muestra el por qué 

del empobrecimiento de los países africanos, pese a la abundancia de sus 

recursos naturales. Esta film queda fuera del ámbito de estudio de este 

trabajo pero nos muestra años después parte de las causas de la 

inmigración africana que vemos en las películas objeto de este estudio. 

 

La mediatización de que es objeto por parte de diarios y televisiones la 

llegada ilegal cotidiana de estos inmigrantes africanos producirá, una 

identificación en la opinión pública de la inmigración ilegal con aquellos 

colectivos procedentes del continente africano. La sensación de 

“avalancha” difundida desde ciertos medios de comunicación va a llevar 

en unos años a convertir la inmigración en la tercera preocupación de la 

opinión pública según el Centro de Investigaciones Sociológicas en 2001. 

Unos años más tarde, en diciembre de 2005, la inmigración pasa a ser el 

segundo problema después del paro y antes que el terrorismo. 

 

Es a partir de esta fecha, salvo excepciones, cuando el cine español se 

centra en el viaje del inmigrante. Títulos como 14 Kilómetros (Gerardo 

Olivares, 2007) o Retorno a Hansala (Chus Gutiérrez, 2008) nos 

 
31 Bernabé López. OP. CIT. Pág. 485 



 29

muestran el camino recorrido por los inmigrante africanos que llegan en 

pateras y en condiciones infrahumanas.  

 

Desde principios de los noventa se constata una discriminación del acceso 

a España de los africanos respecto de los procedentes de otros 

continentes. La escasez de visados, la falta de presencia diplomática en el 

continente, el cierre físico de la frontera con el levantamiento de verjas y 

alambradas en Ceuta y Melilla, la vigilancia y el control del Estrecho de 

Gibraltar, etc. son muestras claras de esta actuación. Esto explica en 

parte la escasez de la inmigración proveniente de África en nuestro país. 

Aún así es éste el colectivo, el de la inmigración africana, es el más 

reflejado en nuestro cine.  

 

Poniente, Canícula, En construcción y Bwana son cuatro títulos de esta 

época donde sus protagonistas son africanos. Todos sus protagonistas 

emigran en busca de algo mejor.  

 

En Canícula los dos personajes inmigrante tiene diferente forma de 

ganarse la vida y su objetivo es distinto. Uno de ellos, traficante, se 

mueve para sacar dinero para su familia. Sin embargo Hassan viene a 

España a intentar trabajar en condiciones normales para labrase un 

futuro mejor.  

 

Las penurias por las que pasan los protagonistas de Poniente, por 

ejemplo, nos constata, ellos mismos lo dicen, que la realidad que ellos 

esperaban encontrar en España no es la realidad que están viviendo.  

 

Las protagonistas de Flores de otro mundo nos dan varias respuestas, y 

muy diferentes entre ellas, sobre el por qué han emigrado. Patricia, 

madre de dos hijos, tiene las cosas claras; busca un buen lugar para criar 

a sus hijos sin que les falte lo más básico. No busca lujos, simplemente 

un hombre y una tierra que la proteja y le proporcione, a ella y a sus 

hijos, lo suficiente para poder vivir con dignidad. Sin embargo, Milady 

emigra en busca de lo que representa el capitalismo; grandes ciudades, 



 30

grandes fiestas, moda, belleza, busca lo que no puede tener en su Cuba 

natal.  

 

Estos dos personajes son el contrapunto de los estereotipos existente 

sobre la mujer inmigrante latinoamericana y en concreto, cubana. La 

primera como una inmigrante sacrificada por sus hijos y la segunda como 

una aprovechada que busca en los hombres el dinero para su propio 

beneficio. Al finalizar la película queda claro que esta presentación 

estereotipada tiene muchos matices, tantos que al final se desvirtúa esta 

presentación que Iciar Bollaín nos hace en las primeras escenas. 

 

En Cosas que dejé en La Habana las tres hermanas protagonistas que 

viajan juntan a España tiene diferentes motivos para dejar La Cuba que 

las vio crecer. La hermana pequeña viaja a España en busca de su sueño 

de ser actriz, sin casi haberse dado cuenta de las penurias que en La 

Habana habían sufrido. Sin embargo, las otras dos hermanas son más 

conscientes de que España puede ser una salida para salir de la pobreza 

y de las escasas oportunidades que les ofrece su país natal.  



 31

 

 

 

 

 

La imagen de España como sociedad de acogida 
 

 

 

                     La inmigración extranjera ha transformado tanto la 

sociedad española como la imagen que ésta tenía de sí misma. Ha 

pasado a ser un componente estructural de nuestra realidad social y 

económica, como ya lo era en la mayoría de países europeos de nuestro 

entorno. Ahora bien, la evolución ha sido vertiginosa en comparación con 

la de nuestros vecinos y esto ha generado y sigue generando tensiones 

sociales. 

 

Argumenta Solé que “la presencia de inmigración extracomunitaria 

plantea la necesidad de redefinir el fenómeno del racismo y la xenofobia, 

recurrentes en las sociedades avanzadas donde la demanda de 

inmigrantes para unas economías industrializadas y basadas en el sector 

servicios es permanente. En todos los casos y a nivel social, el perjuicio 

étnico surge en la medida en que el sujeto empieza a ser percibido como 

agente potencial de amenaza de intereses e identidades”32.  

 

En virtud de la propia defensa de intereses e identidades, apunta Solé, se 

desarrollarían mecanismos de identificación como grupo, a la vez que se 

etiquetaría al otro, al diferente, al forastero o extranjero, atribuyéndole 

características naturales y sociales negativas. Elevado a la categoría de 

doctrina, el racismo puede entenderse como una forma activa de 

etnocentrismo, que propugna la desigualdad de las razas humanas en 

 
32 Carlota Solé. “La percepción del otro: racismo y  xenofobia” en  De la España que emigra a la España 
que acoge. Fundación Largo Caballero. Madrid. 2006. Págs. 580-581. 



 32

términos de superioridad-inferioridad. Actualmente se han superado las 

definiciones de racismo fundamentadas en la superioridad o inferioridad 

de un grupo humano respecto a otro. Los argumentos culturalistas están 

en la base de la relación de dominación-subordinación que deriva de los 

planteamientos modernos del racismo, apoyándose en la incompatibilidad 

entre la cultura de la minoría y la del grupo dominante33. 

 

Como escribe Solé, “la internacionalización de la economía, basada en la 

globalización del mercado y en la acumulación del capital, provoca entre 

otros fenómenos, migraciones de población de Sur a Norte y de Este a 

Oeste. Estos movimientos han potenciado el resurgir del racismo en 

términos de la división de la mano de obra o fuerza de trabajo entre 

elementos centrales y periféricos del mercado de trabajo. El estado se ha 

adaptado a esta nueva situación, adoptando un papel más vigilante y 

restrictivo, por el coste real de mantener el estado del bienestar para 

toda la población, incluyendo los inmigrantes” 34. Todo este cúmulo de 

circunstancias extienden el rechazo a los trabajadores extranjeros por 

todas las clases y grupos sociales. 

 

El racismo sería así explicado por dos razones: la necesidad de mano de 

obra barata para un sistema económico capitalista susceptible de crisis 

recurrentes, y el miedo a la diferencia que, reduciéndolo a una dimensión 

psicológica o culturalista lo universaliza35.  

 

Este racismo se pone de manifiesto claramente en Poniente, la cual 

refleja la situación de los inmigrantes como mano de obra barata y el 

miedo al diferente de la población autóctona que tiene miedo de la 

“invasión”.  

 

En el periodo 1996-2004 se constatan numerosas discriminaciones y 

vejaciones xenófobas impregnadas de estereotipos racistas que sufren 

los colectivos de inmigrantes extranjeros residentes en España. 

 
33 Carlota Solé. OP. CIT. Págs. 580-581. 
34 Carlota Solé. OP. CIT. Pág. 582. 
35 E. Santamaría: La incógnita del extraño. Una aproximación a la significación sociológica de la 
inmigración no comunitaria. Antrhopos. Barcelona. 2002  Págs. 165-166. 



 33

 

Dado que “la mayoría de los miembros de los colectivos o grupos étnicos 

son trabajadores, la igualdad racial o étnica sobre la base de la inserción 

en la estructura ocupacional, llevan a una situación de competencia real, 

o bien, percibida como tal, especialmente en los estratos ocupacionales 

inferiores y en los niveles de las clases más bajas”36. 

 

En esta competencia real o percibida, en las clases trabajadoras y medias 

de la población española se desarrollan prejuicios étnicos y prácticas 

discriminatorias contra grupos o colectivos étnicos minoritarios dentro del 

grupo mayoritario.  

 

En resumen, la clase trabajadora sufre discriminación económica cuando 

se compara con las élites nacionales y además perciben una competencia 

injusta y creciente con los miembros de grupos étnicos minoritarios. El 

racismo atribuye a los trabajadores extranjeros la responsabilidad de los 

problemas socioeconómicos y culturales básicos del conjunto de la clase 

trabajadora, focalizando la atención sobre las diferencias entre los grupos 

o sobre la polarización entre ellos. 

 

En situaciones de crisis económica, la atribución de los problemas de 

escasez y rigidez en el mercado de trabajo a causa y elementos externos 

es casi automática: los inmigrantes significan un problema para el pleno 

empleo, el acceso a viviendas, a instituciones educativas, a las 

atenciones a la seguridad social, a los bienes culturales, etc. Se recuerda 

el papel del “ejército de reserva” que deben jugar y por lo tanto se 

asume su no resistencia a una potencial exclusión o marginación en el 

ámbito económico. 

 

Ahora bien, si esta resistencia se produce, Solé indica que se procede a 

etiquetar a los inmigrantes como desagradecidos, problemáticos, 

irrespetuosos con las normas establecidas, como personas con valores y 

costumbres raras e inaceptables, como delincuentes criminales y otros 

 
36 Carlota Solé. OP. CIT. Pág. 583. 



 34

adjetivos cargados de connotaciones negativas. Esta percepción de la 

inmigración extranjera por parte de la población autóctona como 

amenaza no sólo económica sino también cultural y social, refuerza los 

prejuicios y sentimientos de miedo, temor, inseguridad ante lo diferente. 

 

Los vecinos de Canícula se refieren a “ellos” como gente indeseable que 

sólo causan problemas. Atacan indiscriminadamente a todos los 

inmigrantes por igual con indiferencia si están en el conflicto real, la casa 

de okupas, o no. Cuando Hassan lleva el aire acondicionado a casa del 

hombre que atropelló le abre la puerta un amigo de éste y le trata con 

superioridad dejando claro que sólo es un pobre muerto de hambre. Este 

personaje no puede entender que un inmigrante pueda tener buenas 

intenciones y en consecuencia, haga actos propios de buena vecindad e 

incluso de amistad con personas que no son inmigrantes y marginados 

como él.  

 

Generalmente se pretende la asimilación de los colectivos extranjeros, 

considerados como minorías étnicas, encubriendo la relación de 

dominación-subordinación que implica un proceso asimilacionista. 

 

El discurso racista en los países receptores de inmigración 

extracomunitaria “se ha estructurado en torno a las propiedades o 

características étnicas y culturales de los grupos minoritarios. Estos 

pueden realizar el esfuerzo racional de integrarse social y culturalmente, 

pero ello no es óbice para que la sociedad receptora les acepte social y 

culturalmente en su diferencia. El racismo en estos países no se centra ya 

en las diferencias biológicas o genéticas, sino en las diferencias 

culturales. Se enfatiza la incompatibilidad de las formas de vida, 

tradiciones y costumbres de unos y otros, manteniéndose encubierta la 

dicotomía de superioridad-inferioridad inherente al discurso y actitud 

racista”37. 

 

 
37 G. Aubarell y R. Zapata-Barrero. Inmigración y procesos de cambio (2005). Barcelona. Icaria.  



 35

Se produce una representación de la inmigración extracomunitaria que 

construye el miedo al extranjero, al extraño y, más concretamente, 

actitudes entre la población autóctona (incluidos los inmigrantes 

interiores) como la condescendencia, la desconfianza, el desprecio, el 

temor e incluso el odio a los inmigrantes, como una reacción natural y 

comprensible. 

 

El miedo a la diferencia explica a su vez, el desarrollo de prejuicios 

étnicos que conducen a actitudes racistas y xenófobas. El origen de este 

miedo a la diferencia puede ser debido a ciertas condiciones psicológicas 

de los individuos o bien, a la percepción de amenaza real o no para sus 

intereses económicos, sociales, culturales, etc. o para sus identidades 

culturales. 

 

Las opiniones sobre la inmigración se enmarcan dentro del esquema de 

actitudes grupales que la población autóctona desarrolla acerca de las 

minorías étnicas. Se organizan bajo categorías como el origen y el 

aspecto físico, los objetivos económicos del grupo, la cultura o las 

propiedades personales atribuidas a los miembros del grupo étnico. De 

este modo, si la inmigración procede de países no comunitarios, sean 

árabes o africanos subsaharianos, y se trata de inmigración económica, 

será evaluada negativamente por la población autóctona. Si además de 

su posición económica poco elevada o en situación de subsistencia, el 

grupo inmigrante es numeroso o así se percibe, la evaluación es todavía 

más negativa. Por supuesto, se dan excepciones en esta estructura del 

prejuicio étnico para el caso de un pequeño grupo de profesionales o de 

individuos aislados con una posición social más elevada que el promedio 

del grupo étnico inmigrado. 

 

En nuestras sociedades avanzadas, como es el caso de la española, la 

presencia de inmigración extracomunitaria es un reto en su nueva 

génesis como sociedades multirraciales e interculturales38. La presencia 

de inmigrantes introduce las diferencias culturales y étnicas, cuestiona la 

 
38 I. Wallerstein y E. Balibar: Raza, nación y clase. Iepala. Madrid. 1991.  



 36

identificación entre cultura y estado-nación y precisa de una definición de 

la estructura de la sociedad como producto de la dialéctica entre grupos 

sociales definidos, no sólo por la clase social, sino también por la etnia 

y/o cultura. Si en la actualidad cabe hablar de neorracismo, basado en la 

cultura más que en la raza, en la diferencia que, en la desigualdad, sus 

estrategias de legitimación se basan en justificar el desarrollo paralelo y 

por separado de las especificidades e identidades culturales. Ello no evita 

que pueda encubrir una actitud psicológica racista y un referente a 

valores, similar a los de modalidades de racismo anteriores.  

 

La importancia de cómo son reflejados los personajes inmigrantes en 

nuestro cine es crucial. La percepción de la sociedad va a basarse en 

gran parte por lo percibido en las diferentes películas. Es por ello de gran 

importancia que se analice cómo hacen nuestros cineastas españoles este 

reflejo. Como he apuntado anteriormente el número de inmigrantes 

africanos es bastante inferior al número de inmigrantes latinoamericanos, 

pero los grandes conflictos sociales surgen, aunque más se esté 

igualando cada vez, contra los africanos. Es por ello que la mayoría de las 

películas sus protagonistas sean africanos.  

 

En la mayoría de las películas existe una sociedad de acogida dividida; 

por lado la España que rechaza y por otro la que acoge. Se reflejan estas 

dos vertientes dejando patente el debate y el conflicto que existía, y 

existe, en nuestra sociedad con respecto a la inmigración.  

 

Aunque no trata de la inmigración, concretamente, Taxi (Carlos Saura, 

1996) nos nuestra a un grupo de taxistas xenófobos, homófobos y 

racistas que sin ningún escrúpulo y en el nombre el España hacen 

“desaparecer” a “yonquis”, “negros” y “maricones”. En esta película se 

refleja muy bien el racismo sin distinción de la clase social. Al igual que 

atacan una acampada de inmigrantes ilegales acaban con la vida de un 

alto cargo de una embajada. En esta película no existe un rechazo hacia 

el inmigrante por serlo sino que existe un rechazo a la raza negra.  

 



 37

En el cine de inmigración por el contrario, el racismo florece, no por el 

color de la piel, sino por la condición de inmigrantes. Ahora bien, es 

cierto que en las películas de inmigración el racismo va calando poco a 

poco con diálogos bruscos y fuertes.  

 

En Poniente están por un lado los “amigos” de los inmigrantes que 

entienden que todos pueden convivir y reivindican lo justo con 

indiferencia de la procedencia. Estos personajes Lucía y Curro, 

interpretados por José Coronado y Cuca Escribano, también reflejan su 

propia inclusión en su pueblo después de un largo periodo fuera y por 

ello, expresan cierta empatía con los inmigrantes. Por otro lado están los 

empresarios que han vivido siempre en el pueblo y que se creen con 

autoridad de mandar sobre los recién llegados. La España reflejada aquí 

es la España rural costera y agrícola que vive de los invernaderos. Una 

sociedad que necesita de los inmigrantes como mano de obra pero que 

no quieren que se integren para que puedan continuar siendo mano de 

obra barata.  

 

En Flores de otro mundo la sociedad de acogida también es rural, pero 

esta vez de un pueblo castellano. Son los autóctonos quien contactan con 

mujeres, en su gran mayoría inmigrantes, para intentar paliar una 

problemática real del medio rural castellano envejecido y masculinizado. 

La acogida pues, es positiva en su conjunto, pero al individualizar a los 

personajes surgen los conflictos.  

 



 38

 
 

 

 

 

 

 

 

El proceso de integración o exclusión 
 

 

 

                     En nuestro país, siempre ha existido un número 

relativamente importante de extranjeros en ciertas zonas que, con 

carácter temporal o permanente, viene habitando entre nosotros. Esta 

diversidad de nacionalidades en nuestro suelo no ha planteado grandes 

debates. Bien al contrario, la llegada de estos extranjeros (turistas, 

jubilados, estudiantes, ejecutivos, etc.) ha sido bien recibida y 

considerada clave para nuestra economía. No se ha planteado su 

integración en la sociedad española a pesar de que muchos de estos 

extranjeros siguen sin conocer el idioma, practican una religión distinta a 

la católica o tienen sus propias escuelas. 

 

Sin embargo, la llegada de los extranjeros procedentes de países no 

comunitarios (los llamados “inmigrantes”, los “otros” se siguen 

denominando “extranjeros”) plantean debates sobre su encaje en nuestra 

sociedad. 

 

Desde nuestro punto de vista conviene aclarar que sociedad y cultura no 

son una misma cosa. De hecho, en todas las sociedades actuales es 

posible identificar varias y diversas culturas, y ello sin tener que recurrir 

a las pautas culturales que introducen los inmigrantes. “Estar integrado 



 39

en una sociedad es, literalmente, “ser parte de ella” y eso, en un estado 

de derecho, significa ser sujeto de derechos y obligaciones, en definitiva, 

ser ciudadano. Las pautas culturales no son, por tanto, el elemento que 

deba definir tal integración, sino el reconocimiento y ejercicio real de 

tales derechos de ciudadanía”39.  

 

La integración es un proceso enormemente complejo en el que 

intervienen factores psicológicos, sociológicos, políticos, económicos y 

culturales. No es posible entender ni las migraciones ni al inmigrante 

teniendo en cuenta sólo su vida aquí. Desde un punto de vista 

macroestructural, las migraciones son una consecuencia de la desigual 

distribución de la riqueza y el poder en el mundo. Desde el 

microestructural, no son el hambre y la miseria lo que induce a emigrar, 

sino la disparidad entre lo que tienen en el país de origen y lo que 

esperan obtener fuera. La revolución de las comunicaciones, los 

mensajes recibidos desde el llamado Primer Mundo y la facilidad de los 

transportes influyen decisivamente en la decisión de emigrar. En muchos 

casos además de estos factores, situaciones de persecución política o 

religiosa también contribuyen. 

 

El fenómeno migratorio obedece fundamentalmente a una lógica 

económica y laboral. Los trabajadores extranjeros extracomunitarios se 

ubican y son ubicados preferentemente en sectores laborales en los 

cuáles no compiten con los trabajadores autóctonos, razón por la cual su 

inserción laboral supone más una complementación que una sustitución 

de los trabajadores españoles40. En Poniente se refleja en la escena 

donde la protagonista se entera de su nueva amiga es stripper en un 

local de alterne. Ella misma reivindica este trabajo como más digno y 

mejor pagado que el de ser trabajadora del invernadero. 

 

La agricultura española se hace cada vez más tributaria de la mano de 

obra extranjera, africana en su mayor parte en el comienzo de los años 

 
39 Maria José Aguilar. “Inmigración, integración e interculturalidad” en De la España que emigra a la 
España que acoge. Fundación Largo Caballero. Madrid. 2006. Pág. 558. 
40 Maria José Aguilar. OP. CIT. Pág. 559 
 



 40

noventa. Regiones como Murcia o el oriente andaluz con localidades como 

El Ejido, comienzan a concentrar buen número de marroquíes, no 

siempre en las mejores condiciones de asentamiento, llegando a provocar 

reacciones sociales de la población autóctona como la que tuvo lugar en 

la localidad almeriense en febrero del año 2000. Este hecho es reflejado 

en Poniente.  

 

En la agricultura y es extensible al conjunto del mercado laboral español, 

la temporalidad y la rotación son el principal sistema de manejo de la 

mano de obra. En un primer momento, la mano de obra inmigrante sirve 

de sustitutivo relativamente puntual al trabajo familiar, todavía 

característico de los primeros años noventa. Esto traía consigo que el 

trabajador rotase frecuentemente entre unas explotaciones y otras. 

 

Poniente, como ya se ha apuntado antes, nos presenta esta realidad. Así 

también lo hace En construcción de José Luis Guerín (2001) con los 

trabajadores de una obra en el centro histórico de Barcelona.   

 

En este film Guerín nos narra lo que sucede en el Barrio Chino de 

Barcelona alrededor de la construcción de un nuevo bloque de viviendas. 

Como esta transformación de lo físico hace que también haya una 

trasformación de lo cultural, de las personas, una transformación humana 

como él mismo describe en algunas de sus entrevistas. Las clases 

populares, inmigrantes incluidos, son remplazadas por clases más altas. 

Esto y las conversaciones sobre la vida que nos muestran entre los 

trabajadores de la obra hace que este film nos deja claro quienes son los 

que viven y trabajan en la obra, muchos de ellos inmigrantes, frente 

quienes va a disfrutar de su construcción y de la nueva fisonomía del 

barrio.  

 

La integración parece más fácil para la inmigración latinoamericana por 

tener ésta mayores lazos con España, especialmente el idioma. Aunque 

no está exenta de dificultades generalmente es más rápida que los 

demás colectivos de inmigrantes.  

 



 41

Por ejemplo, Cosas que dejé en La Habana (M. Gutiérrez Aragón, 1997) 

nos muestra la realidad de inmigrantes cubana sin problemas de 

integración, sino con problemas de identidad propios de la condición de 

migrante. Sin embargo, Flores de otro mundo deja claro que aunque la 

lengua es la misma las diferencias culturales puede ser abismales, 

teniendo en cuenta que este film se enmarca en el medio rural 

castellano, lo que acentúa estas distancias.  

 

El número de inmigrantes chinos en España crece exponencialmente. 

Aunque es cierto, que salvo los tópicos referidos a su diferencia cultural 

es un colectivo discreto con el que no se han dado grandes conflictos con 

la sociedad de acogida. Esto es debido a la escasa mezcla que existe 

entre esta sociedad de inmigrantes chinas con la sociedad española. 

Aunque conviven en una misma sociedad no conviven en un mismo 

espacio, de ahí que no haya conflicto. La falta del mismo hace que el cine 

no se haya fijado en esta realidad para la producción de películas, si bien 

La fuente amarilla (Miguel Santesmases, 1999) es una excepción.  

 

Esta película nos presenta a la comunidad china como discreta y con 

muchos secretos. Nos presenta la mafia china y redes y formas de 

actuación. Deja patenten el estereotipo que tenemos de esta comunidad. 

Por ejemplo una pregunta que se hace la sociedad española, y que el 

protagonista, interpretado por Eduardo Noriega, expone a la perfección 

es dónde están los fallecidos de esta comunidad. La película da respuesta 

a esta pregunta y a otras muchas. La representación de la comunidad 

china en esta película está totalmente estereotipada.  

 

López Aguilera41 dice que para poder hablar de inmigración es necesario 

hablar de espacios. En la película de Chus Gutiérrez, Poniente (2002) se 

refleja claramente como los inmigrantes y la población del lugar tienen 

delimitados sus espacios y surge el conflicto cuando estos espacios son 

“invadidos”. Los bares, las tiendas y sobre todo las viviendas son 

 
41 López-Aguilera, Ana M. Cine e inmigración: espacios de inclusión y exclusión. Theses, Dissertations, 
Student Research: Modern Languages and Literatures. University of Nebraska at Lincoln. 2010. 



 42

espacios de segregación en vez de integración, creando dos sociedades 

diferentes en un mismo lugar.  

 

En todas las películas de esta época que tratan el tema de la inmigración 

se describen los espacios como una barrera y como un refugio para los 

inmigrantes. Por otro lado, estos espacios tan diferenciados hacen que no 

surjan conflictos. Sólo cuando hay mezcla cuando hay choque de culturas 

es cuando surgen los diferentes problemas. O bien en los espacios de 

ocio o bien en los espacios de trabajo y vivienda se refleja la distancia 

continúa entre los inmigrantes y los que no lo son. La barrera que les 

separa, aún estando muy cerca unos de otros, es evidente en estos 

filmes.  

 

Esta invisibilidad a la que se fuerza en ocasiones a la inmigración se 

representa muy bien en algunas de las películas ya citadas. Por ejemplo, 

en Cosas que dejé en la Habana apenas vemos personajes españoles y 

los lugares comunes son todos frecuentados por la comunidad cubana. 

Sólo la tienda de Marta parece tener un ambiente alejado de la 

inmigración. En los ambientes nocturnos donde se desarrolla gran parte 

de la película podemos escuchar música caribeña y comprobar la 

ausencia de españoles. 

 

En Flores de otro mundo, sin embargo, los espacios son totalmente 

españoles dado que es el pueblo ficticio de Santa Eulalia no existe una 

red de locales o alternativas de ocio. Las inmigrantes se encuentran aquí 

sin ningún lugar de escapatoria donde se puedan relacionar con 

compatriotas. Este hecho hace que la integración se lleve en soledad, 

pero también hace que sea más rápida por parte de todos.  

 

Por otro lado, en Poniente, como más tarde explicaré, se definen 

claramente los diferentes espacios. Los unos y los otros no entran en 

contacto más que en el trabajo. De esta forma se plantea una integración 

inexistente y por tanto el conflicto es mucho mayor.  

 

 



 43

 

La comida como un elemento de integración/exclusión  

 

La gastronomía como punto de desencuentro y de rechazo es un tema 

recurrente de la inclusión del “su” en “nuestro” dentro de nuestro cine. 

En Flores de otro mundo (Icíar Bollaín, 1999) pincela este choque de 

culturas gastronómicas con mucho tacto. La madre de Damián rechaza 

continuamente a su nueva nuera, Patricia, a través de la comida. Para 

Patricia la comida es lo único propio que le queda de sus raíces. La madre 

es capaz de cocinar y comer todos los días comida diferente al resto de la 

familia para demostrar así su rechazo al inmigrante. Lo que a Patricia le 

queda de su patria es rechazado por su suegra, aunque finalmente tenga 

un final feliz. Sin embargo, su pareja Damián acepta de buen grado esa 

comida, aceptándola así también a ella y a su cultura.  

 

En Canícula (Álvaro García Capello, 2001) podemos observar que el 

personaje marroquí Hassan, interpretado por Farid Fatmi, le hace la 

comida a la pareja que cuida por haber atropellado al marido. Cuando les 

presenta la comida las reacciones son diferentes entre los cónyuges 

mostrándonos una visión de rechazo por parte del marido y una visión de 

la inclusión como una experiencia nueva y enriquecedora por parte de la 

esposa. Dos puntos de vista que se encontrarán más adelante y donde 

ambos reconocerán esto como una experiencia positiva. 

 

En Poniente (Chus Gutiérrez, 2002) muestra a través de la comida que la 

mezcla es posible. La paella y el cordero que comen en la fiesta que 

organizan los inmigrantes que trabajan en los invernaderos demuestran 

que dos comidas típicas de dos lugares distintos pueden combinar 

perfectamente. Como bien dice el protagonista Adbembi a Curro ellos 

proceden del mismo lugar, pues España fue un país bereber durante 

muchos siglos, por lo que ahora es diferente lo que antes no lo fue. Son 

capaces de cocinar juntos una paella y un cordero especiado, mezclando 

culturas e incluyendo en su dieta lo mejor de cada país. 

 



 44

Claro y evidente se refleja la diferencia de entre el “otro” y “nosotros” a 

través de la comida en Cosas que dejé en La Habana (Gutiérrez Aragón, 

1997). La tía de las protagonistas que piensa que lo mejor que puede 

hacerse para integrarse en España es comportarse, ser y sentir como una 

española decide no volver a probar los sabores de su tierra. Cuando sus 

sobrinas llegan de La Habana y cocinan “su” comida ésta la rechaza 

frontalmente, aunque a escondidas saboreé los platos de su tierra 

evocando viejos sentimientos. La nostalgia de su país aparece, pero 

siempre a escondidas. Durante el día sólo come comida española para 

intentar ser una madrileña más. Esto determina como la comida puede 

ser también un elemento de recuerdo que puede eliminarse rápidamente 

o que puede conservarse para recordar el país de donde se emigró.  

 

En Bwana (Imanol Uribe, 1996) se refleja un rechazo a una forma de 

comer diferente. La familia ha llegado a la playa para coger coquinas, un 

cubo de ellas es lo que le queda por la noche cuando se resguardan del 

frío con el inmigrante. Ombasi comienza a comer las coquinas 

directamente, sin cocinar y Antonio acepta una. Dori está escandalizada 

de que se las estén comiendo crudas y hace que Antonio escupa la 

coquina sabiendo que está buena y que esta es su única comida. Dori 

despotrica durante un rato sobre lo salvaje que es comer comida cruda. 

Esta ignorancia hace que no se dé cuenta de la cantidad de comida cruza 

que comemos en España, como el jamón, pero que sí rechace lo que 

viene del otro, del diferente.  

 

Como podemos comprobar muchas de nuestras películas utilizan la 

comida con un elemento de identidad y con ello un elemento de rechazo 

o inclusión. 



 45

 

 

 

 

 

Un reflejo de la inmigración en el cine español  
 

 

 
 

BWANA 

 

Esta película de Imanol Uribe (1996) está basada en la obra teatral 

La mirada del hombre oscuro de Ignacio del Moral. Este autor creó una 

historia sobre la supervivencia de unos inmigrantes después de ver una 

fotografía en la prensa de dos cadáveres en nuestras costas. Así 

comienza esta historia.  

 

Antonio, un taxista, se acerca a una playa solitaria en el Cabo de Gata 

con su familia. La idea es pasar un día agradable con la recompensa de 

unas sabrosas coquinas. Allí se encuentran con Ombasi, un inmigrante 

que acaba de sobrevivir tras el naufragio de su bote. Surge el miedo al 

diferente pero también la necesidad de los personajes de ayudarse unos 

a otros.  

 

Uribe ha demostrado su inquietud por temas sociales y de actualidad de 

España. La situación sociopolítica del País Vasco es un tema recurrente 

desde sus inicios. El proceso de Burgos (1979) documental sobre el juicio 

celebrado a finales de 1970 contra 16 miembros de ETA; La fuga de 

Segovia (1981) una película de aventuras con trasfondo político: la 

evasión de 29 presos de ETA; La muerte de Mikel (1983) una visión 

sociopolítica de la realidad de Euskadi o Días Contados (1994) que recibió 

críticas por tener como protagonista a un terrorista. 



 46

 

El paso por las salas de Bwana no fue brillante. Sin embargo, obtuvo la 

Concha de Oro del festival de San Sebastián en 44ª edición, 

nominaciones a los Goya y la misión de representar a España en los 

Oscar. Isabel Santaolalla apunta a que el argumento de esta película fue 

duramente criticado en los Estados Unidos. Por el contrario, no levantó 

apenas controversia en España42. Hay que tener en cuenta que esta 

película es de 1996 y el fenómeno de la inmigración estaba en una fase 

inicial.  

 

María Barranco, Andrés Pajares y Emilio Buale protagonizan este film. 

Éste último fue nominado en los Premios Goya.  

 

Los guionistas de la película deciden incluir en la historia a los skinheads. 

En mi opinión esta inclusión sólo está justificada por el final trágico, 

aunque no hubiera sido necesario contarnos más que el final. La 

aparición de estos cuatro personajes en la mitad de la nada me parece 

que no es creíble y genera una sensación de incredulidad sobre la 

película. No obstante, la película no pierde ese aire teatral estereotipando 

a los personajes, haciendo que todo sea más exagerado a lo que estamos 

acostumbrados. El entorno, un escenario casi vacío (una playa de 

Almería) lleno de simbolismo. La soledad, la nostalgia, la belleza, todo en 

un mismo decorado y con unos personajes determinados.  

 

La construcción de los personajes se hace a base a estereotipos como he 

dicho antes. Esto provoca que los espectadores nos identifiquemos con 

unos y otros dependiendo de nuestra visión del mundo.  

 

Estos personajes están muy bien enmarcados: la familia que su sabiduría 

es la que les concede la televisión; picaresca malvada de los 

contrabandistas, los skinheads que llevan hasta el extremo el odio y por 

último el personaje de Ombasi (Emilio Buale) que sólo tiene la esperanza. 

Es evidente que el personaje del inmigrante está construido desde la 

 
42 Isabel Santaolalla: Los “otros”. Etnicidad y raza en el cine español contemporáneo.. Presas 
Universitarias. Zaragoza. 2005. Pág. 158. 



 47

relación y la visión de los otros. La dificultad de la comunicación entre 

ellos hace que realmente no lo comprendamos completamente, más bien 

imaginamos sus sentimientos teniendo empatía con él.  

 

La familia al relacionarse con el inmigrante, saca a relucir una sociedad 

española llena perjuicios hacia lo diferente y en concreto hacia lo 

africano. Los estereotipos negativos de nuestra sociedad se dejan ver en 

los diálogos de la familia.  

 

Ombasi intenta presentarse a la familia, pero el idioma es una barrera. La 

hija de la pareja le pregunta a su madre, Dori (María Barranco) –Mamá, 

¿no sabe hablar? - a lo que ella le contesta –No, hija, las personas negras 

son muy incultas-.  

 

Desde el principio los diálogos nos transmiten cómo se construye los 

perjuicios de la sociedad española. Es decir, ésta y otras muchas 

situaciones que se producen en la película hacen que traslademos los 

estereotipos negativos de la inmigración de una generación a otra sin 

casi sin ser conscientes de ello.  

 

Esta ignorancia por parte de la familia y la dificultad del idioma hace que 

la comunicación no sea posible dando lugar a una situación de miedo. Por 

un lado, el miedo al inmigrante y por otro, el miedo reflejado en el 

inmigrante a que le dejen allí sin ayuda.  

 

El miedo de la familia a que les haga daño hace que Antonio (Andrés 

Pajares) comience a sacar todo que tiene en su bolsillo para dárselo al 

inmigrante llevándonos a la asociación inmigrante-ladrón. El inmigrante 

ante un intento de que acercamiento con la familia comienza a gritar -

¡Indurain! ¡Viva España! - En ese momento Antonio siente una simpatía 

momentánea hacia él. Una vez agotado el orgullo patriótico comienza de 

nuevo el recelo y el temor al otro. El inmigrante tampoco aprende nada 

de la familia pues el utiliza esas palabras sin sentido y sin conocimiento43.  

 
43 Insolina Ballesteros: Cine (ins)surgente. Fundamentos. Madrid. 2001. Pág. 227. 



 48

 

El personaje de Ombasi aparece durante toda la película con el torso al 

aire. Esto no deja de ser un estereotipo más sobre los hombres de raza 

negra, que en nuestra imaginación colectiva son musculados y con 

mucha carga sexual además del toque de salvajismo romántico. Dori, 

incluso, en un momento del film lo ve así, como un deseo sexual. Está 

claro que su torso al descubierto tiene más que ver con este estereotipo 

que con la realidad, pues los inmigrantes que llegan en patera van 

abrigados dado que una de las posibles muertes en este viaje es la 

hipotermia. La realidad representada tiene más que ver con nuestro 

imaginario, por eso el espectador lo ve creíble, aunque poco tenga que 

ver con la realidad.  

 

Dori es la que recalca todos los estereotipos; negro igual a inculto, negro 

igual a ladrón, negro igual a traficante de drogas, negro igual a salvaje, 

negro igual a buen amante.  

 

La familia se presenta con un vestuario “normal” casi demasiado 

“normal”. Dori se presenta con un vestido de flores acorde con su 

personaje de “maruja”. Antonio con una chaqueta de cincuentón. Los 

skinheads con ropa ajustada negra y los traficantes con ropa harapienta. 

Este vestuario es una forma más de identificar el estereotipo que los 

personajes representan y que Uribe nos ha querido mostrar. Este 

vestuario ayuda a diferenciar claramente a los personajes sin ninguna 

complicación. Todos ellos se ven reflejados (quienes son, como son, que 

intenciones tienen) en los arquetipos que nos hemos construido la 

sociedad española sobre los diferentes, sobre nuestro entorno y sobre lo 

desconocido.  

 

En este film tiene especial importancia la banda sonora. Esta banda 

sonora, obra de José Nieto, es en todo momento extradiegética, sólo la 

audiencia la escucha. Si la escuchamos atentamente podemos comprobar 

que es un elemento más que actúa el arquetipo de los personajes. Por un 

lado cuando la aparece en escena la familia se puede escuchar punteos 

de guitarra, casi flamenca, identificándola con lo español. Sin embargo, 



 49

en cuanto el Ombasi sale a escena lo que suena son tambores africanos 

con cambios bruscos y sonidos fuertes. Reafirma así la puesta en escena 

de lo extraño, de lo salvaje que representa como estereotipo lo africano, 

la raza negra. Se acentúa también el espacio donde se sitúa la acción. Un 

lugar “salvaje” sin urbanizar, natural y agreste como son las playas del 

Cabo de Gata.  

 

Encontramos que la cámara se intenta mover con “objetividad” pero esta 

objetividad se rompe como apunta Ballesteros “el objetivo de la película 

es anular todo signo en el acercamiento de los apuestos (blanco/negro) a 

base de acrecentar y enfatizad las diferencias”44 

 

La narrativa fílmica nos muestra la separación, no sólo cultural, sino 

también física de la familia y el inmigrante. Salvo en la última escena 

siempre hay un elemento entre ambos. La duna en primer lugar, separa 

la acción de la familia, pescando en la playa, de lo que ocurre con los 

inmigrantes donde Ombasi se encuentra observando a su compañero 

fallecido y tendido en la arena. Después, cuando los personajes se 

encuentran en la misma escena le separa, además del miedo, el 

bocadillo, el dinero y el mechero. Más tarde, cuando la familia se ve 

obligada a pasar la noche alrededor de la fogata que he encendido 

Ombasi para resguardarse del frío se muestra constantemente como ésta 

les separa.  

 

El director por tanto nos muestra con todas las herramientas narrativas 

los estereotipos de todos los personajes y de lo que ellos representan.  

 

Podemos decir que Uribe nos presenta los dos lados del racismo en esta 

pieza. Por un lado, el racismo ignorante de la familia y por el otro el 

racismo ideologizado de los skinheads.  

 

Estas dos formas de racismo distintas pero que acaban en el mismo 

punto, con el asesinato del inmigrante (el asesinato no sale en el film 

 
44 Insolina Ballesteros: Cine (ins)surgente. Fundamentos. Madrid. 2001. Pág. 225 



 50

pero Uribe permite intuirlo claramente). Unos por acción y otros por 

inacción hacen que el final del inmigrante sea la muerte.  

 

Los skinheads representan un racismo organizado, un racismo que la 

sociedad española rechaza de plano según los estudios antes citados. 

Saben luchar, van preparados para matar para cuando encuentren al 

objetivo. La primera vez que los vemos en la película se sitúan en el 

medio del Cabo de Gata, donde no hay nada más que matorrales y 

arena, podemos decir que se encuentran en el medio de la nada. Vemos 

una autocaravana y junto a ella están varios personajes entrenando 

violentamente. Antonio que se acerca para pedirles información, entra en 

la autocaravana donde es sorprendido por uno de ellos. Antonio huye de 

la caravana con miedo. Él ya intuye que son violentos y decide no huir 

pidiendo disculpas, pero sin intentarse comunicar con ellos.  

 

La familia representa el racismo que podíamos denominar cotidiano, ese 

racismo ignorante que pasa de una generación a otra otros fundamentos 

que los estereotipos. Un racismo que no está organizado pero que 

igualmente puede acabar con la vida del inmigrante.  

 

Tanto los skinheads como la familia matan al inmigrante. Los primeros 

por acción directa y los segundos por acción indirecta. La familia no 

acaba con la vida del inmigrante literalmente, pero sabiendo lo que le va 

a pasar lo abandonan y no le ayudan a escapar.  

 

Por otro lado, está la relación de los adultos con el inmigrante y la 

relación con los pequeños de la familia. Los adultos no dejan de repetir 

estereotipos sobre los negros y aunque cambian de opinión en varias 

ocasiones al final se mantienen en ese racismo ignorante. Sin embargo, 

el niño que imita lo que ha aprendido de sus padres va evolucionando 

hasta comprender que no todo lo que dicen sus padres puede ser cierto.  

 

Los niños protagonizan el acercamiento desde el principio. Son ellos 

quienes encuentran al inmigrante y descubren que está con un cadáver 

alarmando así a toda la familia, llegado a la conclusión precipitada de que 



 51

ha sido Ombasi quien lo ha matado. Sin embargo, el personaje del niño 

evoluciona como ningún otro. Él es que da el paso para quedarse en la 

fogata con el inmigrante e intenta por primera vez comunicarse con él. El 

niño le dice –yo Bwana- y él repite entendiendo lo que dice. Antonio le 

explica a su hija que Bwana (señor en suajili) es como llaman los negros 

a los blancos en las películas de Tarzán. 

 

La evolución de los personajes se demuestra en el final del film cuando 

Ombasi se tira al coche pidiendo ayuda y la familia se la niega entre 

sollozos. La familia en el coche se aleja del inmigrante sabiendo que los 

skinheads lo van a atrapar. Las caras de Dori y Antonio se muestran 

culpables por el destino que saben que va a correr e incluso a Antonio se 

le ve llorar. Los hijos que miran por la luna trasera del coche lo que 

sucede también muestran caras tristes y de incomprensión de la 

situación.  

 

Ombasi parece cómodo con la situación. No se muestra nervioso, está 

relajado incluso. Esto demuestra una vez más que el estereotipo que 

tenemos de los negros como hombres espirituales, tranquilos, afables. La 

mayoría de los inmigrantes que llegan en patera llegan desorientados, 

con alegría de haber sobrevivido, pero con la incertidumbre de 

encontrarse en un país extraño donde no se puede comunicar por falta de 

conocimientos del idioma. En realidad, en la película se refleja más que 

eso, refleja lo bien adaptado que está al medio, que no le sorprende nada 

de su alrededor, parece que ha estado ahí toda la vida o que sabe por 

instinto como sobrevivir. Él, como “buen salvaje”, sabe manejarse por el 

medio como no saben manejarse los “civilizados”. Uribe no se preocupa 

aquí de sus raíces sino más bien cómo se comportan en una situación de 

desigualdad absoluta con nosotros y cómo nosotros nos comportamos 

con ellos. El “otro” y “nosotros” en una situación crítica, extrema.  

 

Isabel Santaolalla afirma que “se puede, sin duda, criticar un final que, 

una vez más, perpetúa la tradición narrativa de la castración del negro, 

pero, por otra parte, a pesar de lo devastador del mismo, se ha de 

admitir que cualquier otra resolución hubiera resultado en una 



 52

complacencia falsa”45. Es cierto que se cualquier otro final no hubiera sido 

entendido por el espectador. Desde el principio no existe comunicación y 

los prejuicios de la familia sobre el inmigrante hacen que este final sea el 

más lógico. Ahora bien, se hubiera comprendido que lo hubieran 

rescatado y soltado en la nada a salvo de los skinheads. Este final podía 

haber sido así, pero la cruda realidad y el simbolismo que nos muestra 

Uribe es que el racismo mata sea cual sea el tipo de racismo. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

COSAS QUE DEJÉ EN LA HABANA 
 

Esta película fue dirigida por Manuel Gutiérrez Aragón en 1997. El guión 

es de Senel Paz, reconocido autor cubano. Esta película se realiza desde 

el punto vista del que acoge, un director español, pero con los matices de 

un guión realizado por un compatriota de las protagonistas del film. Este 

hecho es diferenciador de las demás películas aquí analizadas.  

 

Tres hermanas cubanas emigran a España en busca de nuevos y viejos 

sueños. La tía que vino a Madrid hace mucho tiempo les acogerá en su 

casa. Las diferencias entre las hermanas y la tía nos darán varias visiones 

de aceptar el nuevo hogar.  

 

Gutiérrez Aragón nos presenta en este film a través de los personajes 

cubanos las diferentes formas de intentar integrarse en la sociedad de 

acogida, España. En esta película no se refleja racismo extremo como 

puede suceder en Poniente y Bwana. Tampoco se reflejan cómo son 

aceptados los inmigrantes en España como puede pasar en Flores de otro 

mundo. Este film trata más de los sentimientos de los inmigrantes. Cómo 

se sienten pasando de un mundo dictatorial comunista a una democracia 

 
45 Isabel Santaolalla. OP. CIT. Página 167. 



 53

capitalista. Trata, sobre todo, de cómo sus sentimientos y sus mentes se 

van adaptando a su nuevo lugar.  

 

Encontramos en este film diferentes formas que tienen de acordase de su 

tierra natal, La Habana. Por un lado, las tres hermanas; Nena, la 

hermana pequeña ha idealizado Cuba y su motivación para venir a 

España tiene que ver con lograr su sueño, ser actriz. Luego está Ludmila 

la hermana mediana. Ella está encantada de haber emigrado, sus 

recuerdos a Cuba están ligados momentos duros. Busca lo material, el 

dinero y una vida con menos sacrificios. Por último, está Rosa, la 

hermana mayor. Es la más pragmática, su exilio tiene más que ver con 

que sus hermanas cumplan sus sueños más que por cumplir uno propio. 

Ha sido ella quien ha organizado la salida de Cuba.  

 

Por otro lado, está la tía, Marta e Ígor. Los dos llevan tiempo en España y 

han adoptado formas muy diferentes para sobrevivir fuera de su patria. 

Marta ha intentado por todos los medios ser española. Se comporta como 

tal, ha borrado su acento cubano para adquirir un acento madrileño. Ha 

cambiado su forma de vestir, de comportarse y de vivir dejando a un 

lado su tierra natal para hacerlo como una madrileña de clase media. Sin 

embargo, Ígor ha explotado al máximo su nacionalidad sirviéndose de los 

estereotipos sexuales de los cubanos para ligarse a españolas de 

mediana edad. Reconoce que desde que emigró no ha hecho más que 

sobrevivir a base del engaño.  

 

Cinco formas diferentes de afrontar una nueva vida lejos de su tierra 

natal. Aunque todas ellas tienen un rasgo en común y es sus recuerdos 

idealizados, para bien o para mal, de La Habana.  

 
Estos personajes no sufren (o al menos no se ve en la película) el 

racismo. Su lucha es interior. Ellos mismos reconocen que están en la 

Madre Patria y su sentimiento de cercanía es mucho mayor que el de 

otros inmigrantes.  

 



 54

Los cinco personajes luchan por sus sueños. Ígor ha olvidado los suyos 

pero al conocer a Nena revive Cuba. En una de las escenas le dice a Nena 

que sabe a La Habana. Ha estado con cantidad de mujeres españolas sin 

embargo es Nena quién le despierta un lado de su personalidad y de sus 

sentimientos que había dejado apartado para poder subsistir.  

 

A estos cinco personajes se le une otra pareja cubana que está en 

España como lugar de paso. Su objetivo es llegar a Miami. Ellos buscan el 

sueño americano, y aunque reconocen que España es su Madre Patria 

buscan algo más. Sin embargo, todavía no son capaces de desligarse de 

sus señas de identidad. La primera vez que aparecen en escena él va 

vestido con una camisa con la bandera de Cuba.  

 

Esta película tiene un final feliz donde sus protagonistas, en mayor o 

menor medida, consiguen sus objetivos. Este final feliz nada tiene que 

ver con la realidad que sufren los inmigrantes en nuestro país y en 

concreto la comunidad cubana. Esta visión dulce de la inmigración no 

refleja la situación que se vive la mayoría de los inmigrantes. Y aunque 

algunos logren encontrar sus sueños la mayoría se quedan sólo con el 

consuelo de poder mandar a sus familias algo de dinero.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

FLORES DE OTRO MUNDO 
 
 
Flores de otro mundo es una película dirigida por Icíar Bollaín en 1999. A 

finales de los ochenta, pero sobre todo en los noventa algunos pueblos, 

la mayoría castellanos, organizan “caravanas de mujeres”. Se organiza 

una fiesta para que los solteros del pueblo conozcan mujeres que puedan 

asentarse con ellos. El problema de la despoblación y masculinización en 

el medio rural del interior de España es claro y evidente y queda desde el 

principio reflejado en este film. Este tipo de caravanas facilitaban que 



 55

hombres solos y mujeres solas se conozcan. Este es el punto de partida 

del film. 

 

La soledad, el medio rural y todo lo que conlleva se ven reflejados en la 

película. Ahora bien, mi objetivo es extraer todo lo relacionado con la 

inmigración dado que dos de las protagonistas lo son.  

 

De esta caravana surgen dos parejas. La primera pareja es entre el 

organizador del evento con una enfermera bilbaína. Esta pareja no 

llegará a buen puerto pues hay ninguno de los dos parece que tenga 

ganas de moverse de donde está.  

 

La otra pareja que sale del encuentro es entre una dominicana y un 

agricultor y ganadero. Esta pareja se convierte de la noche a la mañana 

en una familia al completo; dos hijos de ella de una relación anterior y la 

madre de él.  

 

Por otro lado, llega al pueblo una cubana, Milady, acompañada de 

Carmelo, un hombre que le dobla la edad y que ha viajado de turismo 

sexual a Cuba durante años. Después de la ilusión de los primeros días 

llega la dura realidad de la convivencia y las relaciones diarias.  

 

Bollaín presenta aquí la colisión entre dos culturas diferentes desde el 

punto de vista de la soledad de ambas sociedades: la inmigrante y la 

autóctona. El situar la acción en el medio rural castellano, con todas las 

connotaciones que ello conlleva, la aleja de las demás películas de 

inmigración. Podemos decir que con Bwana y con Poniente tiene un punto 

de conexión en tanto y cuanto están las dos marcadas de la soledad de 

los personajes, tanto los de acogida como los de llegada. Y sin bien es 

cierto que Poniente se desarrolla también en un ámbito rural éste no 

tiene nada que ver con el medio rural castellano.  

 

La presentación de la inmigración se hace desde diferentes puntos de 

vista y estereotipos. El primero es el de aquella inmigración que busca 

desesperadamente un acomodo para darle lo mejor a sus hijos, no 



 56

buscan grandes fortunas sino estabilidad para la familia. Este estereotipo 

se localiza con el personaje de Patricia. Por otro lado, está Milady que 

encarna el estereotipo de la inmigración que engaña con falso amor para 

poder salir de su tierra y que busca lo visto en la tele, las grandes fiestas, 

el glamour, la riqueza televisiva, que desde luego no encuentra en el 

pequeño pueblo de Santa Eulalia.  

 

En este film el “otro” no sólo es inmigrante, sino que también es mujer. 

Una mujer que no existe en el pueblo, con un color diferente, con una 

cultura diferente y con un pasado diferente.  

 

Todos los personajes aquí representados están solos; ellas fuera de su 

país y ellos, aunque estén en su pueblo natal, sienten la soledad en sus 

propias carnes.   

 

Patricia, que busca un hogar para sus hijos, se encuentra de frente con la 

madre de su pareja. Una mujer tradicional que sólo ve maldad en ella. 

Este personaje recalca muy bien el rechazo del “otro”. Los perjuicios que 

siente hacia esa mujer, inmigrante y negra, que ha entrado en su casa y 

la ha llenado de vida, pues la acompañan sus dos hijos, hacen que el 

rechazo sea constante casi hasta el final del film. El estereotipo una vez 

más no solo se ve reflejado en el inmigrante sino también en la madre. 

Es una madre castellana que nunca ha salido del pueblo y para la que su 

familia es lo primero. Esto último es lo que le hace cambiar de parecer 

con respecto a “esa” familia que ha invadido su casa.  

 

Milady busca por el contrario el glamour, las fiestas, lo prometido por la 

televisión. Aunque en realidad, en su mente sólo tiene a otro hombre, su 

amor verdadero que está en Italia. Cuando llega al pueblo, con sus 

flamantes mallas con la bandera de EE.UU. símbolo de capitalismo, y lo 

recorre con la mirada choca de repente con la realidad. Nada de glamour, 

nada de riqueza, nada de fiestas de lujo, nada de lo soñado.  

 

Algún autor asemeja la llegada de la caravana en este film con la 

reflejada en Bienvenido, Mister Marshall de Luis García Berlanda (1953). 



 57

Los fondos estadounidenses que necesitan para el pueblo hace se 

movilice todos los recursos del pueblo para darles las bienvenida. En 

Flores de otro mundo también es una fiesta, más modesta, pero con la 

misma alegría dado que también necesitan de esas mujeres para que el 

pueblo no desaparezca.  

 

Isabel Santaolalla opina que la elección de un espacio rural revela la 

intención de llevar la inmigración al mismo centro de la tradición 

peninsular, lugares donde los inmigrantes no suelen acceder46. Yo diría 

más, Bollaín lleva al extremo la convivencia en el medio rural con la 

inmigración. Sin bien es cierto que en el medio rural castellano es fácil 

encontrar inmigrantes, sobre todo dedicados al pastoreo, también lo es 

que no suelen relacionarse con sus habitantes más allá de los 

imprescindible. Sin embargo, en este film se cuenta la historia de parejas 

“mixtas” inmigrantes que entran directamente en los hogares de los 

lugareños.  

 

En este sentido el choque es más fuerte, pues no se han construido 

lugares de encuentro, como sí puede suceder en las capitales. Lugares 

donde unos y otros no se sientan incómodos. Además, que este choque 

para las inmigrantes es mayor dado que no tiene la red de apoyo; social, 

familiar e institucional. En el medio rural la realidad se endurece en el 

tema de la inmigración como en otros muchos aspectos.  

 

La propia Bollaín asegura en varias entrevistas que la elección del medio 

rural responde a la elección de transmitir la soledad. Soledad que tiene 

las inmigrantes pero que también tienen los propios pueblos en general 

por su emigración a la las ciudades, sobre todo femenina, dejado así los 

pueblos vacíos de vida y sin futuro. 

 
Santaolalla va más allá y argumenta que de la elección del espacio rural 

pueden derivar interpretaciones con respecto al pasado colonial español. 

Escribe Santaolalla “Cuando baja del coche en el que Carmelo la ha traído 

al pueblo, su actitud (la de Milady) segura pero sorprendida según 

 
46 Isabel Santaolalla. OP. CIT. Pág. 198. 



 58

observa por primera vez a los “nativos” parece una versión invertida de 

la llegada de los conquistadores españoles al “Nuevo Mundo”47, es decir 

que el inmigrante latinoamericano al llegar al medio rural recrea una 

“colonización a la inversa”. En mi opinión esta interpretación sólo 

podemos sacarla por el plano en contrapicado de Milady bajando del 

coche con los pantalones con la bandera estadounidense mirado por 

encima de la cámara. Después de este plano creo que esta interpretación 

no sólo es equivocada sino contradictoria. La colonización es la llegada de 

un pueblo que se hace con otro por la fuerza y la intimidación, 

expulsando o sojuzgando a los autóctonos. Sin embargo, en este film las 

inmigrantes no expulsan a nadie más bien son ellas las que están fuera 

de todo.  

 

Esta soledad y lejanía se interpreta muy bien a través de las carreteras y 

campos que rodean el pueblo y donde se ve frecuentemente caminando a 

las protagonistas inmigrantes.  

 

Este film habla del aislamiento y la necesidad de cambio tanto de unos 

como de otros. Aquí los espacios son tanto fuera de las casas como 

dentro de ellas. La sensación de libertad se ve reflejada en los campos 

abiertos propios del paisaje castellano que nos muestra su directora. Por 

el contrario el conflicto, el rechazo se refleja en las casas, en la cocina 

generalmente, jugando con la sensación de claustrofobia. 

 

La música también identifica claramente a los personajes. En el baile de 

bienvenida se puede escuchar pasodobles identificando lo español. Sin 

embargo en las escenas de las inmigrantes están instaladas las músicas 

cambian. Se puede escuchar música caribeña cada vez que las amigas de 

Patricia van a visitarla a casa. La alegría del estereotipado carácter de los 

caribeños hace que contraste con la sobriedad de los personajes 

autóctonos.  

 

El final coherente que da Bollaín hace que todo quede en orden. Patricia 

 
47 Isabel Santaolalla. OP. CIT. Pág. 197. 



 59

integrada en su nuevo hogar y Milady buscando su sitio lejos del pueblo y 

del hombre que la trajo a España. Este final, totalmente previsible, hace 

que la película sea más creíble y por lo tanto la realidad aquí 

representada, la realidad tímida de la que habla Ángel Quintana, sea 

asumida por los espectadores.  

 

 
 
 
 
 
 
 

 

PONIENTE 
 

 
Poniente es una película de Chus Gutiérrez del año 2002. Su argumento 

comienza con el regreso de Lucía a su pueblo natal para enterrar a su 

padre. La decisión de quedarse con el invernadero que acaba de heredar 

hará que nos muestre como son las relaciones entre obreros inmigrantes 

y sus patronos, entre el pueblo autóctono y los otros. Estas relaciones 

desembocarán en un estallido de violencia.  

 

Gutiérrez nos presenta un film trágico donde nos muestra las relaciones 

personales y laborales de los inmigrantes con los vecinos del pueblo 

donde se encuentran los invernaderos. Hace además una comparativa 

superficial a través de los recuerdos de Curro y de Pepe. Pepe y el padre 

de Curro emigraron a Suiza. Pepe volvió, pero Curro se crió allí. El mismo 

reconoce que no sabe de donde es, - Yo me crié en Suiza y allí siempre 

me sentí diferente; lo malo es que aquí también me siento diferente - le 

dice Curro a Pepe.  

 

Este sentimiento hará que Curro se vea más cercano a los inmigrantes, 

entablando una buena amistad con algunos de ellos. La llegada de Lucía 

hace que hagan frente común, pero cada uno a su manera.  

 



 60

Los acontecimientos ocurridos en febrero del año 2000 en El Ejido que 

dieron lugar a uno de los sucesos más relevantes de la Unión Europea 

contra inmigrantes son reflejados en este film.  

 

Según recogen los medios de comunicación de la época este suceso se 

hace patente la similitud de los hechos reales con el guión de la película. 

En El País Digital del 7 de febrero de 2000 Constela y Terregrosa recogen 

la noticia y describen lo sucedido como: “un centenar de jóvenes con 

palos incendiaba cinco vehículos”, “numerosos asaltantes penetraron en 

un número indeterminado de casas provistos de palos, cuchillos y 

piedras” “adolescentes con barras de hierro se aplicaron a fondo con las 

ventanas traseras del restaurante Asslam. Les protegía la oscuridad y el 

consentimiento de cientos de personas que se apelotonaban en las calles” 

“daños que presentaban coches, negocios e incluso una mezquita” “de las 

pedradas contra negocios regentados por inmigrantes (…) se pasó a 

ataques más contundentes, al incendio de contenedores para levantar 

barricadas y a lanzar proclamas agresivas”.  

 

Días después el periódico El Mundo recoge además de estos 

acontecimientos los incendios producidos durante el suceso; “hubo siete 

incendios de las precarias construcciones en que viven los trabajadores 

extranjeros y de algunos viveros agrícolas” “son numerosos los 

marroquíes que abandonan la zona del El Ejido porque temen nuevas 

agresiones” “ una agresión que ha provocado reacciones airadas ente los 

marroquíes es el ataque, el sábado pasado, contra la mezquita del barrio 

de La Loma. Varios libros fueron destrozados, también se dañó el 

mobiliario y, según los indignados trabajadores, se profanó un ejemplar 

de El Corán”.  

 

Todas estas noticias, casi palabra por palabra se reflejan en imágenes en 

la última parte de la película de Gutiérrez. Durante los últimos minutos 

podemos ver invernaderos y chabolas pasto de las llamas, coches 

volcados, etc. Incluso vemos una imagen de un ejemplar del Coran 

ardiendo. También podemos ver una escena en la que varios jóvenes 

encapuchados armados con palos amenazan un restaurante con clientes 



 61

inmigrantes dentro. El final del film se observa la huida por parte de 

algunos inmigrantes dejando atrás el mar.  

 

En este film se ven reflejados el racismo extremo y la violencia contra 

inmigrantes como su efecto. No podemos decir aquí que estén reflejando 

los estereotipos planteados en otras películas dado que, como he 

mencionado anteriormente, estos hechos están basados en una situación 

real, los cuales fueron descritos como uno de los actos contra 

inmigrantes con mayor violencia y de mayor calado acaecidos en Europa 

hasta esa fecha. Ahora bien, en la historia que nos narra Gutiérrez antes 

de estallido de violencia, podemos observar que algunos de los 

personajes son descritos desde el conocimiento colectivo de cómo se han 

comportado algunos de los agricultores de la zona, así como nos 

muestran el estereotipo de varios caracteres de inmigrantes.  

 

La primera situación racista que nos encontramos es cuando Lucía visita 

por primera vez el invernadero que ha heredado. Lucía entra en el mismo 

y saluda a uno de los trabajadores con un apretón de manos; el capataz 

le dice despectivamente – Lucía, no es necesario que saludes a todos, 

con esta gente cuanto menos trato mejor – Lucía se sorprende de las 

palabras de su capataz y en ese momento toma postura ante el conflicto.  

 

El espacio en este film también es determinante. Mientras los inmigrantes 

viven alejados del pueblo, al lado de los invernaderos, los lugareños 

continúan con sus vidas. Las tiendas, los bares, los lugares de ocio están 

bien separados entre ambos grupos. Son dos comunidades que 

comparten lugar de trabajo, unos y otros se necesitan, pero los “unos” no 

quieren compartir nada más con los “otros”.  

 

Uno de los inmigrantes quiere salir del espacio donde viven, un lugar 

infrahumano con techos y paredes de plásticos, pero nadie quiere 

alquilarles viviendas en el pueblo. Los lugareños prefieren que estén 

vacías antes de alquilárselas a los inmigrantes. Aquí Gutiérrez nos 

presenta dos tipos de inmigrantes; por un lado, el inmigrante paciente 

casi acostumbrado a la miseria, que acata las circunstancias tal y como 



 62

vienen y por otro al inmigrante con ganas de prosperar, de sentirse como 

uno más y de disfrutar de las comodidades por las que han emigrado.  

 

En una de las escenas donde el inmigrante más “impaciente” le pide un 

adelanto a Curro, administrador de algunos de los invernaderos, se 

establece una relación tensa y poco amistosa entre los propios 

inmigrantes. El inmigrante más paciente le dice a Curro que es mejor que 

no le deje el dinero, que seguro que se va a buscar un problema y le dice 

–vienen aquí y en dos días quieren tener dinero- .  

 

Este hecho hace que se establezca varios tipos de inmigrantes, aunque al 

final todos corran la misma suerte. El inmigrante más impaciente llora en 

la cama bajo la soledad de la noche después de haber sido rechazado por 

los lugareños. Primero es rechazado por el dueño del piso, el cual se 

niega a alquilárselo, aunque lleve más de un año cerrado, por el hecho de 

ser inmigrante. Más tarde le rechazan la entrada en un local de alterne. 

Estos dos hechos se presentan como los únicos rechazos frontales entre 

inmigrantes y autóctonos. Todas las demás muestras de racismo se 

encuentran y se desarrollan de forma verbal pero sin su presencia. Sólo 

al final se muestra la violencia extrema ya expuesta anteriormente.  

 

Se refleja en el film los espacios diferenciados donde los blancos no se 

juntan con los negros, sólo Curro y Lucía tiene relación con los 

inmigrantes más allá del trabajo.  

 

Al igual que se reflejan dos tipos de inmigrantes también se presentan 

dos tipos de agricultores. Por un lado, aquellos que necesitan de los 

inmigrantes para que realicen los trabajos en los invernaderos pero que 

expresan su racismo ante la raza negra prefiriendo que fueran otro tipo 

de inmigrantes quienes desarrollaran estos trabajos. Y por otro, aquellos 

que entienden que son necesarios trabajadores sean de donde sean para 

poder recoger la cosecha.  

 

Este hecho se refleja claramente en la reunión que tienen los agricultores 

para determinar cómo van afrontar ciertas reivindicaciones que los 



 63

inmigrantes han impuesto para continuar trabajando. Unos se presentan 

radicales y muestran el odio ante los inmigrantes mientras que otros, los 

representantes políticos entre otros, se muestran más compresivos sin 

mostrar en ningún momento rechazo frontal contra los inmigrantes.  

 

Esta representación de los diferentes personajes se relaciona 

directamente con situaciones reales, por un lado, los que representan lo 

políticamente correcto y por otro los más subversivos que se muestran 

tal y como sienten el rechazo hacia la inmigración. Si afirmo esto es 

porque en el film los únicos que verdaderamente se relacionan con los 

inmigrantes son Lucía y Curro mientras que aquellos que pueden no 

mostrar ese racismo extremo no muestran tampoco una posición de 

acercamiento, ni presentan alternativas reales para poder facilitar una 

integración real.  

 

Esta misma situación se refleja también en la escena donde los 

inmigrantes se reúnen para reivindicar ciertos derechos que ahora son 

obviados por los patronos. Por un lado, se encuentras los inmigrantes 

que conocen de su poder; si dejan de trabajar se pierde la cosecha. Y por 

otro, los que no se pueden permitir el lujo de protestar porque necesitan 

el dinero para enviarlo a su casa natal.  

 

Uno de los inmigrantes refleja muy bien en una frase lo que sienten 

muchos de los autóctonos y lo que sufren los inmigrantes – en realidad 

os gustaría (refiriéndose a los autóctonos) que fuéramos invisibles-. Esta 

frase puede reflejar perfectamente los sentimientos de muchos de los 

lugareños que reconocen la necesidad de los inmigrantes como mano de 

obra pero no quieren verlos más que en el trabajo rechazando así 

cualquier tipo de integración.   

 

Como decía antes, los espacios en el pueblo son determinantes y marcan 

una franja casi infranqueable. En una de las escenas donde se ve uno de 

los bares del pueblo, el primo de Lucía, Miguel, dueño de una 

explotación, juega una partida de cartas con otros tres lugareños. La 

televisión está puesta y se ven imágenes de un enfrentamiento ente 



 64

personas de etnia negra. Uno de ellos comenta con naturalidad que han 

llegado nuevas pateras a nuestras costas (como he comentado en 

páginas anteriores, en esta época las imágenes y sobre la llegada de 

pateras a nuestro país es constante, aunque la gran parte de inmigración 

llegue a nuestro país en avión) y en ese momento se abre la puerta del 

bar. Un inmigrante hace amago de entrar, pero en ese momento en el 

bar se hace el silencio, incluso la televisión deja de oírse marcando así un 

énfasis en rechazo ante la posibilidad de que pueda entrar. El inmigrante 

observa y silenciosamente vuelve a cerrar la puerta. Nadie le dice que se 

vaya, no hay blasfemias por parte de los autóctonos, pero es notorio el 

rechazo. Este rechazo deja patente la negativa por parte de los 

autóctonos por hacer un esfuerzo por integrar a los inmigrantes. Por el 

contrario, esta situación contrata con lo que ocurre en un bar regentado 

por un inmigrante donde se ve a Curro sentado rodeado de inmigrantes 

sin que esto provoque ningún rechazo. 

 

Gutiérrez nos presenta el mar en varias ocasiones, siempre ligado a la 

libertad y relacionándolo con la integración de sentimientos, más allá de 

la integración de las personas, nos evoca paz. Sin embargo, cuando nos 

presenta el mar de plásticos nos evoca miseria, rechazo y en cierta 

matera despierta sentimientos de claustrofobia. No en vano en las 

escenas con mar sólo se sitúan los personajes que de una manera u otra 

intentan la integración. Por un lado, Lucía, su hija y la tía de Lucía. La tía 

de Lucía que intenta integrar a una familia rota por una hectárea de 

terreno. Y por otro, Curro con su amigo marroquí donde llegan a la 

conclusión que tiene las mismas raíces.  

 

El mar de plásticos refleja el rechazo. Este rechazo se ve reflejado en 

diversas escenas. Una de ellas cuando el hijo del primo de Lucía le va a 

pedir trabajo escapando de casa, el cual acabará muriendo por el 

incendio que provoca su padre en el invernadero de Lucía. También es 

visible el rechazo en las constantes diferencias entre el capataz y Lucía. 

Así también se refleja en la pelea que protagonizan dos inmigrantes, los 

cuales discuten en su lengua natal.  

 



 65

Los espacios, como apunta Santaolalla48, son importantes para 

determinar el tipo de relaciones entre los de “aquí” y los “otros”. Espacios 

que enmarca muy bien Gutiérrez en esta película.  

 

La necesidad de inmigrantes en la zona queda patente en el film, dejando 

fuera el discurso de parte de nuestra sociedad que piensa que los 

inmigrantes “nos roban el trabajo”. Es cierto, que la situación actual de 

crisis no es la misma situación que vivíamos entonces, aunque esto 

debería ser objeto de estudio por parte de los profesionales de esta 

rama.  

 

Perla, amiga de Lucía, trabaja en el local de alterne. Ella misma cuenta la 

situación del pueblo con respecto al trabajo. Aunque no lo lleva con 

orgullo ella prefiere exhibir su cuerpo antes que trabajar en los 

invernaderos a 50 grados por un sueldo de “mierda”. Esta afirmación por 

parte de Perla deja patente que no es un trabajo que quieran 

desempeñar los lugareños y así se justifica la necesidad de la 

inmigración. También refleja la situación económica y social en la que 

quedan los que desempeñan este empleo, que haciendo un paralelismo 

está por debajo que ejercer de bailarina en un local de alterne. 

 

Podemos decir que en este film los espectadores pueden ver reflejada 

una historia real, aunque en parte no lo sea. No hay exageraciones y no 

existen clichés, pues tanto en los personajes autóctonos como los 

inmigrantes se interpretan gran variedad de estereotipos dejando patente 

la diversidad, las diferentes formas de racismo y las diferentes formas de 

posible integración.   

 

 

 

  

  

 

 
48 Isabel Santaolalla. OP. CIT. Págs. 142-144. 



 66

 

 

 

 

Conclusiones 
 
 
 
 
 

En este estudio podemos observar que los cineastas españoles se han 

interesado por el tema de la inmigración, haciéndose eco de la preocupación 

social generalizada por la presencia de inmigrantes en nuestro país.  

 

Después de haber visionado las películas de inmigración durante los años 

1996-2004 se puede afirmar que los cineastas españoles reflejan más la 

realidad de la inmigración africana que la del resto de colectivos, aunque 

ésta no sea la mayoritaria.  

 

El racimo más crudo y el racismo más radical se refleja más en las películas 

que tratan la inmigración africana.  

 

La inmigración de los países del este de Europa y la inmigración china casi 

no se reflejan, como protagonistas, en los films de esta época, aunque 

podamos constatar que esta inmigración es creciente en España. Podemos 

observar que las películas donde los protagonistas son inmigrantes 

africanos o latinoamericanos son la mayoría dejando a un lado esta otra 

inmigración que está patente también en España.  

 

Los estereotipos aquí reflejados no sólo se dan en los protagonistas 

inmigrantes sino también en los protagonistas españoles como sociedad de 

acogida.  

 



 67

Las películas donde los protagonistas son inmigrantes africanos se reflejan 

más violencia y racismo contra estos que en las películas donde los 

protagonistas son latinoamericanos. El racismo presentado en estos films se 

radicaliza más cuando los protagonistas son de etnia negra.  

 

Los personajes autóctonos también, en su mayoría, se observan 

estereotipados. Estos personajes relacionan a la comunidad africana con las 

drogas, con el robo y con el salvajismo. Sin embargo, a los protagonistas 

latinoamericanos los presentan como aprovechados.  

 

Así también se estereotipan los caracteres de los inmigrantes como 

comunidad. Por un lado, los africanos se presentan cuidadosos, serenos, 

silenciosos y de fácil adaptabilidad. Y por otro lado el carácter de los 

latinoamericanos se presenta como personas más alegres, pasionales y 

ruidosos.  

 

En definitiva, los cineastas españoles reflejan a los inmigrantes como 

comunidad y, salvando algunos de los protagonistas, con estereotipos que 

son fácilmente reconocibles.  



 68

Bibliografía y filmografía consultada 
 

BIBLIOGRAFÍA (sociedad e inmigración) 

 
Aguilar, Maria José. “Inmigración, integración e interculturalidad” en De 
la España que emigra a la España que acoge. Fundación Largo Caballero. 
Madrid. 2006. 
 
Alted, Alicia y Asenjo, Almundena: De la España que emigra a la España 
que acoge. Fundación Largo Caballero. Madrid. 2006 

Aubarell, G.  y Zapata-Barrero, R.: Inmigración y procesos de cambio. 
Icaria. Barcelona. 2005  

Barbadillo Griñán, Patricia: Extranjería, racismo y xenofobia en la España 
contemporánea. Centro de Investigaciones Sociológicas. Madrid. 1997 

Calvo Buezas, Tomás: Crece el racismo, también en la solidaridad. 
Tecnos. Madrid. 1995  
 
Cruz Juan E. “La inmigración latinoamericana en España” en De la España 
que emigra a la España que acoge. Fundación Largo Caballero. Madrid. 
2006. 
 
Izquierdo, Antonio y Fernández, Belén. “Panorama de la inmigración en 
España” en  De la España que emigra a la España que acoge. Fundación 
Largo Caballero. Madrid. 2006. 
 
López, Bernabé: Inmigración magrebí en España. El retorno de los 
moriscos Editorial Maphre. Madrid. 1993 
 
López, Bernabé: “La inmigración de magrebíes y africanos. Asumir la 
vecindad” en De la España que emigra a la España que acoge. Fundación 
Largo Caballero. Madrid. 2006. 

Morales Lezcano, V.: Presencia cultural española en el Magreb. Editorial 
Maphre. Madrid. 1993 

Ramírez, Eugenia: Inmigrantes en España: vidas y experiencias. Centro 
de Investigaciones Sociológicas. Madrid. 1996 

Santamaría, E.: La incógnita del extraño. Una aproximación a la 
significación sociológica de la inmigración no comunitaria. Antrhopos. 
Barcelona. 2002   

Sempere, J.D.: Los pied noirs en Alicante: las migraciones inducidas por 
la colonización. Editorial Maphre. Madrid. 1998  



 69

Solé, Carlota “La percepción del otro: racismo y  xenofobia” en De la 
España que emigra a la España que acoge. Fundación Largo Caballero. 
Madrid. 2006. 

Wallerstein y Balibar: Raza, nación y clase. Iepala. Madrid. 1991 
 
 

BIBLIOGRAFÍA (cine e inmigración) 

Ballesteros, Isolina; Cine (ins)urgente., Fundamentos, Madrid,2001 

Ballesteros, Isolina  “Embracing the other: the feminization of Spanish 
‘immigration cinema’”. Studies in Hispanic Cinemas, 2005, Vol. 2 nº 1. 
pp. 3-14 

Castaño Ruíz, Juana “Discurso literario e inmigración: escritores y 
tipología de textos”. En Tonos. Revista electrónica de estudios filológicos, 
2001  

Castiello, Chema: Los parias de la tierra: inmigrantes en el cine español. 
Talasa Ediciones. Madrid. 2005 

Castiello, Chema Con maletas de cartón. La emigración española en el 
cine., Tercera Prens, San Sebastián, 2010 

Elena, Alberto: “Representaciones de la inmigración en el cine español: la 
producción comercial y sus márgenes”. En   Archivos de la filmoteca: 
Revista de estudios históricos sobre la imagen, 2005, pp. 54-65. 

Elena, Alberto:“Latinoamericanos en el cine español: los nuevos flujos 
migratorios, 1975-2005”. En  Secuencias: Revista de historia del cine, 
2005,  Nº 22, pp. 107-135. 

Herrera, Javier y Martínez-Carazo, Cristina: Hispanismo y cine, 2007 

López-Aguilera, Ana M.: Cine e inmigración: espacios de inclusión y 
exclusión. Theses, Dissertations, Student Research: Modern Languages 
and Literatures. University of Nebraska at Lincoln. 2010. 

Martínez Carazo, Cristina, “Flores de otro mundo: la hibridez cultural 
como propuesta” en Letras peninsulares, 2002, Vol. 15, Nº 2, pp. 377-
390. 

Monterde, José Enrique  El sueño de Europa. Cine y migraciones desde el 
Sur. Granada, Festival Cines del Sur/ Filmoteca de Andalucía, 2008. 

Moyano, Eduardo: La memoria escondida. Emigración y cine. Tabla Rasa, 
Madrid, 2005. 



 70

Quintana, Ángel. “Modelos en un tiempo de emergencias de lo político”. 
Archivos de la filmoteca: Revista de estudios históricos sobre la imagen. 
Nº 49. 2005. Págs. 10-31  

Santaolalla, Isabel: Los “Otros”. Etnicidad y raza en el cine español 
contemporáneo, Zaragoza Prensas Universitarias, Zaragoza, 2005 

Urioste, Carmen: “Migración y racismo en el cine español”, Monographic 
Review/Revista monográfica, XV, 2000, págs. 44-59 

José Luis Castro de Paz. Material para el ojo o el retorno a lo real. Notas 
sobre el cine español, 1990-2006. Publicación en Internet. 
http://ocec.eu/pdf/2005/castro_de_paz_jose_luis.pdf. 

 

ENCUENTROS 

VI Encuentro Salamanca “La inmigración y sus causas” Desigualdades, 
migraciones y cooperación al desarrollo”. Fundación Sistema. 20,21 y 23 
de junio de 2007. Salamanca. 

 

FILMOGRAFÍA 

Las cartas de Alou (Montxo Armendáriz, 1990) 

Hola, ¿estás sola? (Icíar Bollaín, 1995) 

Bwana (Imanol Uribe, 1996) 

Taxi (Carlos Saura, 1996) 

Cosas que dejé en La Habana (M. Gutiérrez Aragón, 1997) 

Flores de otro mundo (Icíar Bollaín, 1999) 

Said (Llorenç Soler, 1999) 

La fuente amarilla (Miguel Santesmases, 1999) 

En construcción (José Luis Guerín, 2001) 

Canícula (Alvaro García Capello, 2001) 

Poniente (Chus Gutiérrez, 2002) 

El traje (Alberto Rodríguez, 2002) 

Princesas (Fernando León, 2005) 



 71

Habana Blues (Benito Zambrano, 2005) 

El Próximo Oriente (Fernando Colomo, 2006) 

14 kilómetros (Gerardo Olivares, 2007) 

Querida Bamako (Omar Oke, 2007) 

Retorno a Hansala (Chus Gutiérrez, 2008) 

El truco del manco (Santiago A. Zannou, 2009) 

Biutiful (Alejandro González Iñárritu, 2010) 

Si nos dejan (Ana Torres, 2002) 

 


